

في الميرا المرابية في الميران الميران



المنتالة المناسكة



#### الناشر: الهيئة المصرية العامة للكتاب

رئيس مجلس الإدارة والشرف العام:

#### د. ناصر الأنصاري

رئيس تحرير الطبعة: حسين البنهاوى

تصميم الفلاف: د. مدحت مـتولى

الإشراف المني: صبري عبدالواحد

طبع بمطابع الهيئة المسرية العامة للكتاب

الأهواني، أحمد فؤاد.

فجر الفلسفة اليونانية قبل سقراط؛ محاضرات

القاها/ أحمد فؤاد الأهواني. - القاهرة: الهيئة

المصرية العامة للكتاب، ٢٠٠٩.

٢٦٦ ص : ٢٤ سم.

تىمك : ٨ - ۲۰ ۹۷۸ ۹۷۷

١ - الفلسفة اليونانية - مقالات ومحاضرات .

1 - المنوان.

رقم الإيداع بدار الكتب ٢٠٠٩/ ٢٠٠٩

LS.B.N 978 - 977- 420 -706 - 8

#### جميع الحقوق محفوظة للهيئة المسرية العامة للكتاب

ولايجوز نشر أى جزء من هذا الكتاب، أو اختزال مادته بطريقة الاسترجاع، أو نقله على أى نحو، ويأية طريقة، سواء كانت إلكترونية أو ميكانيكية أو بالتموير أو بالتسجيل أو خلاف ذلك إلا بموافقة الناشر على ذلك كتابة ومقدماً.

طلبات الحصول على التصريح بنشر هذا الصنف أو جزء منه: توجه إلى السيد الدكتور رئيس هيئة الكتاب.

طلبات (الكميات) المحلية والعربية والعللية، الإدارة العامة للتوزيع – الهيئة المصرية العامة للكتاب - رملة بولاق. طلبسات الحصسول على نسخ الإهسساء، متاحة لرؤساء اقسام الفلسفة بالحامعات المسرنية والعربية.

عناوين مكتبات ومراكسز التوزيسع انظر القائمة بالصفحات الأخيرة للكتاب.



القاهرة - جمهورية مصر العربية - كورنيش النيل - رملة بولاق ص. ب: ٦٢٥ - الرقم البريدى ١١٧٩٤ رمميس

ت: ۲۲۲۰۷۷۰۸/ ۲۰۲۰۰۰۰ فاکس: ۲۲۲۵۰۷۰۲ (۲۰۲)

# تصديس فجرالفلسفة اليونانية قبل سقراط

بقلم

د. عاطف العراقي(\*)

قد لا اكون مبالغاً فى القول بأن كتاب فجر الفلسفة اليونانية قبل سقراط والذى قام بتأليفه أستاذى الدكتور/ أحمد فؤاد الأهوانى، ومنذ أكثر من نصف قرن من الزمان، يمد حتى الآن، من أفضل الكتب العربية فى مجال الفلسفة اليونانية قبل سقراط. لقد دخل به مؤلفه فؤاد الأهوانى تاريخ التأليف الفلسفى فى المائم العربى، من أوسع الأبواب وأرحبها. إنه كتاب لا يستغنى عنه الدارس والمتخصص من قريب أو من بعيد.

لقد صدر هذا الكتاب عام ١٩٥٤م وكنا أيامها طلاباً بقسم الفلسفة بكلية الآداب – جامعة القاهرة، ولا يزال – كما أشرنا – من أعظم الكتب المربية، بل أفضلها على وجه الإطلاق، إذ أن مؤلفه اعتمد على النصوص بالدرجة الأولى وقام بترجمتها إلى اللفة العربية رغم صعوبتها البالغة، وقام بعقد الكثير من المقارنات بين آراء كل فيلسوف، والفيلسوف السابق عليه، والآتى بعده، ليس في مجال تاريخ الفلسفة اليونانية فحسب، بل في تاريخ الفلسفة الحديثة والمعاصرة.

<sup>(\*)</sup> أستاذ الفلسفة بكلية الآداب - جامعة القاهرة

إن القارئ لهذا الكتاب يدرك أن الكتاب يعد بحراً على بحر، وإن كان اكثرهم لا يعلمون. ولا يذكر اسم فؤاد الأهواني، إلا ونجده مقترناً باسم هذا الكتاب، وكما يقول القائل:

هذه آثارنا تدل علينا: فانظروا بمدنا إلى الآثار.

لقد رجع مؤلفه إلى حشد كبير من المصادر والمراجع الأجنبية، الإنجليزية منها والفرنسية، وهذا أدى به إلى أن ينتقل من فصل إلى فصل آخر من فصول الكتاب، بثقة ويقين، وواثق الخطوة يمشى ملكاً.

وقبل أن نشير إلى فصول الكتاب، نجد واجباً علينا الإشارة إلى مؤلفه، والذى كان أستاذاً بكل ما تعنيه تلك الكلمة من معان سامية ونبيلة، ولم يكن من أشباه الأساتذة. نعم الواجب يحتم علينا الإشارة إلى مؤلفه فؤاد الأهواني وخاصة أنه كان أستاذي ليس في مرحلة الليميانس فقط، بل إنه أشرف على رسالتي للماجستير "النزعة العقلية في فلمغة ابن رشد ورسالتي للدكتوراه "الفلسفة الطبيعية عند ابن سينا". ويشاء القدر أن تكون وفاة أستاذي بعاصمة الجزائر في اليوم الثاني عشر من شهر مارس عام ١٩٧٠م، وذلك بعد وصولي للجزائر للممل بجامعة من جامعاتها في أول يناير عام ١٩٧٠م، وقد كتبت عنه فور وفاته العديد من المقالات والدراسات والتي نشرت بالجزائر اعترافاً بمكانته الكبيرة ودوره كمفكر عربي شق طريقه وسط الأشواك والصخور(١٠).

قدم فؤاد الأهوانى إلى مكتبنا العربية المديد من الكتب فى مجال التأليف والترجمة والنشر، ولم يقتصر على الكتابة فى مجال الفلسفة فحسب، بل قدم لنا العديد من الكتب التى تهتم بالقضايا الفكرية العامة ومن بينها كتابه عن المقول واللامفقول الذى صار بعد أيام من وفاته.

ولد فى فبراير عام ١٩٠٨ بمحافظة الشرقية، وتلقى الفلسفة بآداب القاهرة عن كثير من أعلام الفلسفة ومن بينهم إميل برييه ولالاند، وكان موضوع رسالته

<sup>(</sup>١) راجع الفصل الذي كتبته عن أحمد فؤاد الأهواني والسير في طريق المقل والتتوير، وذلك في كتابي: "المقل والتتوير في الفكر العربي الماصر" (من ص ٢٥١ إلى ص ٢٥٨).

للدكتوراه: التعليم هي رأى القابس وتدرج هي المناصب الجامعية، وتولى رئاسة قسم الفلسفة فترة من الزمان، ومازال كتابه - وكما أشرنا منذ قليل - هجر الفلسفة اليونانية من أبرز الكتب في هذا المجال؛ لأنه يتضمن ترجمة نصوص الفلاسفة القدامي قبل سقراط، ويكشف عن عمق مؤلفه وسعة اطلاعه، وكان في الأصل مجموعة من المحاضرات تركت فينا أعمق الأثر نحن طلابه.

وإذا كان فؤاد الأهوانى قد أشرف على بعض الرسائل الجامعية، فقد عمل كأستاذ زائر، وأستاذ ممار فى أكثر من جامعة من جامعات العالم، ومن بينها الجامعة الليبية ببنى غازى والجامعة الأردنية بعمان وجامعة الجزائر، كما قلنا وجامعة واشنطن وكان موضوع المحاضرات التى القاها بجامعة واشنطن وغيرها من الجامعات بالولايات المتحدة الأمريكية، دراسة أفكار فلاسفة العرب فى المشرق وفى المغرب ثم الماسفة العربية فى مصر الماصرة، وقد نشر فؤاد الأهوانى هذه المحاضرات التى القاها بالإنجليزية فى كتابه Islamic Philosophy

لقد كان فؤاد الأهوانى يمثل نمطاً من الناس النين لا يجدون السعادة إلا حين يمسكون بالقلم فى أيديهم للتأليف أو ترجمة افكار غيرهم أو تحقيق تراث أجدادنا القدامى.

ألف فؤاد الأهوانى المديد من الكتب سواء فى مجال الفلسفة أو مجال علم النفس، ومن بينها كتابه الذى نكتب عنه الآن، كتاب فجر الفلسفة اليونانية، وأفلاطون، وجون ديوى، وخلاصة علم النفس، وممانى الفلسفة، وابن سينا، والنوم والأرق، والمدارس الفلسفية، والخوف، والحب والكراهية، والكندى فيلسوف المرب.

ومن مجهوداته فى مجال الترجمة، ترجمة كتاب البحث عن اليقين لجون ديوى، ومباهج الفلسفة للمفكر الأمريكى وول ديورانت، وفصول من كتاب تاريخ الملم لجورج سارتون، وكتاب النفس لأرسطو، وقد راجم ترجمة هذا الكتاب لأرسطو، أستاذى ومعلمى الأب جورج قنواتى والذى لازمته بديـر الآباء الدومينيكان بالقاهرة وأثناء إعدادى لرسالتى للدكتوراه، وقد تفضل بمناقشة رسالتى بآداب القاهرة عام ١٩٦٩م، وأيضاً كتاب أصول الرياضيات للفيلسوف الإنجليزى المعاصر برتراند رسل، ومقدمة للفلسفة الرياضية للفيلسوف رسل ايضاً.

ومن الكتب المهمة والتى قام بتحقيقها سواء بمفرده أو مع مجموعة من الزملاء، كتاب الكندى إلى المتصم بالله فى الفلسفة الأولى، وكتاب إيساغوجى أو المدخل لفرفريوس الصورى والمدخل من منطق الشفاء لابن سينا، والجدل من منطق الشفاء والرياضيات من كتاب الشفاء لابن سينا أيضاً، وكتاب أحوال النفس لابن سينا، ورسالة الاتصال لابن باجة، ورسالة الاتصال لابن رشد، وتلخيص ابن رشد لكتاب النفس لأرسطو.

وقد أثارت مقالات فؤاد الأهواني الكثير من القضايا الفكرية، وكانت مجالاً للعديد من الآراء حولها، ومن بينها مقالاته حول الفزالي وابن رشد، ومقالاته التي تعرض فيها بالنقد لبعض الكتب وخاصة في مجال علم النفس.

وهذا إن داننا على شيء، فإنما يداننا على وجود شخصية متميزة في كتاباته، وخاصة في كتابه المتاز: فجر الفلسفة اليونانية قبل سقراط، إن لم يكن مجرد مردد لآراء السابقين، لم يكن مجرد عارض للأفكار، كمارض الأزياء، بل كان يلجأ إلى المقارنة والموازنة بين المديد من الآراء، نقول هذا ويصرف النظر عن اتفاقنا معه تارة، واختلافنا معه تارة آخرى.

لقد أكد لنا فؤاد الأموانى فى كتابه "فجر الفلسفة اليونانية" وفى كتبه الأخرى، أن الفلسفة لا تعيش بمعزل عن المجتمع، بل إن الفيلسوف له دوره الاجتماعى والسياسى، وأدرك أن تقدم المجتمعات لا يكون إلا عن طريق الأخذ بالعقل، بالأسباب والمسببات، فنهضة الشرق كانت حين لجاً إلى العقل، وتأخره قد حدث حين ابتعد عن العقل والمعقول.

والواقع أن فؤاد الأهوانى من خلال كتابه 'فجر الفلسفة اليونانية' وكتبه الأخرى، يعد علماً من أعلامنا المعاصرين، يعد زهرة يانعة مثمرة في بستان

المعرفة البشرية والفلسفية والفكرية. لقد أثر حياة العزلة والابتعاد عن ضجيج الشهرة، وبحيث قدم لنا ما قدم من كتب رائعة ومقالات ودراسات متميزة.

قإذا رجعنا مرة أخرى إلى كتابه: فجر الفلسفة اليونانية قبل سقراط، والذى يعد – كما قلنا – من أهم وأبرز كتبه، ومن أعظم الكتب العربية فى مجال الفلسفة اليونانية قبل سقراط، فإننا نجده يقسمه إلى العديد من الفصول والمناصر والأقسام والجزئيات، ويحيث أصبح الكتاب يمثل وحدة عضوية متكاملة.

ومن بين الفصول والأقسام، الفلسفة والحضارة، ومصادر الفلسفة اليونانية، والحكماء السبعة، والمدرسة الأيونية، وفيثاغورس، وهرقليطس وبارمنيدس وزينون الإيلى والمدرسة الذرية، والسوفسطائيون.

ويعتمد فؤاد الأهواني في دراسة للمدارس والشخصيات الفلسفية، على أوثق المصادر والمراجع، والتي تعد أمهات الفلسفة اليونانية في مجال التأليف ويقارن بين المديد من الآراء والأفكار والنظريات قبل أن يقدم لنا الرأى الذي يأخذ به ويفضله على الآراء الأخرى، وما أكثرها. ويعتمد في منهجه على دراسة نصوص الفلاسفة، فهي المعيار الذي على أساسه نقبل رأياً ونرفض رأياً آخر، أو نرجح رأياً على رأى آخر، وما أكثر تلك الآراء في مجال تاريخ الفلاسفة قبل سقراط.

ويلاحظ أن فؤاد الأموانى فى دراسة لتاريخ الفلسفة اليونانية من خلال كتابه المشار إليه، قد سار على منهج محدد، وهو دراسة تاريخ الفلسفة من منظور الحضارة.

إنه يقول هى الصفحات الأولى من كتابه: فجر الفلسفة اليونانية قبل سقراطا: إننا نريد أن ندرس تاريخ الفلسفة لا فى ضوء الظروف السياسية والاجتماعية وحدهما، بل فى ضوء "الحضارة" التى كانت سائدة فى ذلك الزمان، لأن الحضارة تشمل السياسة والاجتماع، وتشمل إلى جانب ذلك نواحى أخرى لابد من النظر إليها وإنزالها منزلة الاعتبار إذا شئنا أن نفهم حق الفهم الفلسفة، التى ظهرت هى جو تلك الحضارة وكانت جزءاً منها. الواقع أن وجود الفيلسوف فى دولة من

الدول بالذات وفى زمن معين بالذات، هو ثمرة الحضارة القائمة فى تلك الدولة وذلك الزمان...".

على ضوء تلك النظرة قام فؤاد الأهوانى بدراسة أفكار الفلاسفة، والمذاهب الفلسفية والمذاهب الفلسفية المنطقة المنط

وقد اعتمد فؤاد الأهوانى على النصوص الفلسفية، أى كتابات الفلاسفة. وقد عول على ذلك تعويلاً تاماً، ويذل فى سبيل ذلك جهداً كبيراً. إنه لا يقول برأى من الآراء حول أى فيلسوف، أو حول مدرسة من المدارس الفلسفية، إلا بعد أن يقدم لنا النصوص التى قال بها هذا الفيلسوف أو ذاك من الفلاسفة، ومن هنا جاء كتابه، كتاب فجر الفلسفة اليونانية قبل سقراط، كتاباً غاية فى المقة والأمانة العلمية، وتجنب بذلك الأفكار الخاطئة والزائضة والتى نجدها عند أشباه الدارسين والباحثين، وذلك حين يقدمون لنا دراسات فى الفلسفة اليونانية، وهى حقيقة أمرها تعد جهالاً على جهل وظلمات تعلوها ظلمات.

إن كتاب فجر الفلسفة اليونانية لمؤلفه فؤاد الأموانى يمد دراسة اكاديمية رفيمة المستوى، ومن الهادر أن نجد صفحة واحدة بالكتاب تخلو من المراجع والمصادر الرئيسية، مراجع قدمها لنا كبار مؤرخى الفلسفة من الأوروبيين من أمثال ابريية و يبجد و برنت و سارتون و ديورانت و باركر و رسل.

كما أن نبوغ فؤاد الأموانى فى دراسة لأفكار الفلاسفة الذين ظهروا قبل سقراط، يظهر فى عقده العديد من المقارنات بين أفكار كل فيلسوف، والفيلسوف الذى جاء قبله، والذى جاء بعده. وهذا منهج صائب تمامًا، لأننا نقول إن من لم يدرس إلا أفلاطون، لا يفهم أفلاطون. وهذا يعنى أن دراستنا لأفكار كل فيلسوف لابد أن تعتمد على فكرة التأثر والتأثير، تأثر الفيلموف بالمعلميةين، ومدى تأثيره في اللاحقين. وقد التزم فؤاد الأهوانى بهذا المنهج تماماً وبكل أبعاد هذا المنهج عاماً وبكل أبعاد هذا المنهج عاماً وبكل أبعاد هذا المنهجاء،

الكتاب يمثل وحدة عضوية رائمة ومتماسكة. ألم أقل لك أيها القارئ العزيز، إن الكتاب قد جاء بحراً على بحر، وأصبح - رغم مرور أكثر من نصف قرن على تأليفه - مرجعاً أكاديمياً ممتازًا لا يستفنى عنه أى مهتم بالفلسفة اليونانية من قريب أو من بعيد.

قام فؤاد الأهوانى أثناء دراسة لكل فكرة من الأفكار التى قال بها كل فيلسوف، بترجمة النصوص أو الشذرات الخاصة بكل فيلسوف، ترجمة غاية فى الوضوح، وذلك رغم صعوبتها.

إن كتاب فجر الفلسفة اليونانية قبل سقراط والذى قام بتأليفه أستاذنا فؤاد الأهوانى لا يقتصر على ذكر آراء الفلاسفة قبل سقراط، بل إنه يقدم لنا العديد من أفكار أفلاطون وأرسطو؛ وذلك من خلال نقد كل منهما لأفكار الفلاسفة قبل سقراط، وهذا إن دل على شيء، فإنما يدلنا على الجهد الجبار، الذى قام به فؤاد الأهوانى ويقينى أن هذا الكتاب سيظل مهما طال بنا الزمان، وثيقة فلسفية لا يستغنى عنها القارئ العربى فى كل زمان وكل مكان.

وأحسب أن روح فؤاد الأهوانى تشعر الآن بالسعادة حين تدرك تقدير القراء لعمل قام به أستاذنا طوال سنوات عديدة، ومن جانبنا نقول إننا سنذكر أفضال أستاذنا فؤاد الأهوانى فى كل لحظة وكل زمان، وحتى تلتقى الأرواح بالأرواح.

والله هو الموفق للسداد ...

عاطف العراقى

مدينة نصر - القاهرة في أول يناير عام ٢٠٠٩م.

مفت زمة

الفكر البشرى كل لا يتجزأ ، ترتبط حلقاته ، ويتطور من الماضى إلى الحاضر بحيث لا يتيسر منهم المذاهب الحديثة إلا حين ترد إلى أصولها التى نشأت عنها ، وكما رجمت إلى أصل رأيت أنك تحتاج فى فهمه إلى الرجوع إلى الأصل

وقد تجدد الاهمام بدراسة الفلسفة اليونانية لما لها من أثر فى الفلسفة الحديثة منذ عصر المهضة ، حين اكتشفت كتب قدماء المؤرخين مثل فلوطارخس وستوبايوس وديوجين لايرتوس ، فعادت مذاهب اليونانيين إلى الحيلة ، واحتذى فلاسفة عصر النهضة حذوها .

أما السناية بالفلسفة قبل سقراط، ومحساولة الكشف عن حقيقة أمرها، فلم تظهر إلا في القرن التاسع حين سادت نظرية «هيجل» الحاصة بتطور التاريخ وانتقاله في مراحل يرتبط بعضها ببعضها الآخر، فأنجهت الدراسات نحو كشف آثار الفلاسفة السابقين على سقراط، حتى يُكتب تاريخ الفلسفة كلها على أساس

صحيح . واضطلع « ديلز » بوجه خاص بهذا السب ، كا اضطلع غير ، على نطاق أضيق ، فجمع « النصوص » من شتات النواريخ القديمة ، ورتبها ، وطبعها كا وجدها فى المخطوطات اليونانية ، وذلك فى أواخر القرن التاسع عشر . وعند لذ تيسر لأمثال رنوفييه ، وجومبرز ، وأو برفج ، وغيرهم كتابة تواريخ شاملة يحللون فيها تطور الفكر اليوناني .

ولكن اللغة اليونانية ليست من السهولة بحيث يتيسر لأى مؤرخ الفلسفة أن يفهمها ، وهو إذا فهم معناها إجمالا فلا يستطيع خلها (١) اللهم إلا إذا كان من المتخصصين فيها العارفين بأسرارها . وآية ذلك همذا الاختلاف العظيم بين الترجات التي ينقلها المختصون ، وهو اختلاف قد يغير المعنى المقصود تغييرا تاماً . ومن العلماء من برى أن الترجة مهما تكن دقيقة وأمينة لا تكفى فى نقل المنى غلا سحيحا ، فيذكر النص اليونانية على طوله ، كا فعل الأستاذ « رافن » فى كتابه « الفيناغور يون والإيليون » مثلا . ويسد سائر المؤرجين إلى استمال المصطلحات اليونانية ، مثل « لوجوس » و « نوس » و « فيليا » و « أبيرون » و « كاثارسيس » وغيرها ، لأن أى اصطلاح حديث مقابل لها لا يدل على المنى المقصود دلالة صحيحة . ومن الطبيعي أن يظهر مثل همذا الاختلاف فى الهراسات الأولى . ولما ظهرت المباحث التي طبحت فى ألمانيا وفى إنجلترا وفى فرنسا منذ أواخر القرن الشامن عشر وأوائل القرن العشر بن ، رأى الماصرون أن برجوا بالبحث إلى تلك الهراسات

 <sup>(</sup>١) من المؤرخين لفلسفة الدين ظهروا فى أواخر الغرن التاسع عشر الفريد ثبير الأستاذ بجامعة ستراسبورج ، وقد ذكر فى كتابه س ٢١ ، من الطبعة العاشرة سننة ١٩٧٥ جزءاً من قصيدة بارضيدس بالفنة البونانية دون ترجة ، وذلك لصعوبة القصيدة .

يوسعونها ، ويهذبونها ، ويفسرون الذاهب تفسيرا جديداً يلائم ما وقع عليه نظرهم عند البحث في النصوص القديمة ذاتها .

ويعد كتاب ﴿ بِرنت ﴾ المسى فجر الفلسفة اليونانية ، والذي أصدر طبعته الأولى عام ١٨٩٢ حجة في موضوع الفلاسفة السابقين على سقراط . وهو بمتاز بأمرين : الأول أنه قدم للكتاب بدراسة طريقة التاريخ لمؤلاء القدماء ، وعلى أى المصادر بمكن أن نستقي آراءهم ، وكيف عميز بين الغث منها والسبين ، وكيف أخذ المتأخر عن المتقدم ، حتى يبلغ أقدم مصدر وهو ثاوفراسطس . والثانى أنه نقل عن ﴿ دِيلًا ﴾ وغيره معظم نصوص الفلاسفة الذبن يدرسهم مثل هرقليطس و بارمنيدس وأنبادقليس . ذلك أن العراسة الأكاديمية الصحيحة لا بدأن تعتمد أولا وقبل كل شيء على النصوص ذاتها ، التي يؤولها باحث على نحو معين ، ويؤولها باحث آخر على نحو آخر ، كما رأينا في أمر الخلاف على بارمنيدس أهو مادي أم مثالي ، وهما مذهبان على طرفي نقيض ؛ و إنما يرجع ذلك إلى طريقة فهم النص؛ فالنظر في النصوص والتمنق في فهمها ومعرفة معناها الصحيح يصحح التاريخ لفلسفة . فهذا «برنت» نفسه حين أصدر طبعته التالثة من كتابه عام ١٩٣٠ ، كتب يقول : إنَّ موضوع الفلسفة اليونانية كان لا يزال يمالج في أنجلترا من وجهة نظر هيجل، وكانت التأويلات التي سادت في القرن التاسع عشر تقوم على بعض الفروض التي لم يؤيدها أى دليل ، بل أكبر الظن أنها بعيدة الاحتمال .

ثم برز الاهمام مرة أخرى بالفلسفة قبل سقراط فى السنوات الأخيرة ، فأصدر يبجر كتابه عن « العلم الإلهى عند فلاسفة الإغريق الأولين » ، أصدره عام ١٩٤٧ ، وهو كتاب يعالج صلة الفلسفة بالدين واعمادها عليه إلى حد كبير ، فسكشف الفطاء عن هـ ند الناحية الدقيقة المسيقة الجذور في الطبائع البشرية منذ أقدم العصور . والأستاذ ييجر من المؤرخين الألمان ، وله كتاب عن أرسطو طلع فيه بنظرية جديدة ودرس المطم الأول من خلال تطور فكره ، ورتب كتبه على حسب هـ ندا التطور . وله أيضا كتاب آخر عن و المثل العليا في الثقافة اليونانية » في ثلاثة أجزاء ، أصدره في أمريكا أيضا منذ حوالي عشرة أعوام حيث استقر به المقام أخيرا . وتمتاز دراسات ييجر بالأصاله والوضوح والنقاذ مع البصر بمعرفة النصوص اليونانية وحسن تأويلها . ويبدو أنه هو نفسه يقرض الشعر ، لأنه النصوص اليونانية وحسن تأويلها . ويبدو أنه هو نفسه يقرض الشعر ، لأنه حين ينقل نصوص النلاسفة التي كتبت شعرا مثل قصيدة بارمنيدس أو أنبادقليس ينقلها إلى الإنجليزية شعرا أيضا . وهو كغيره من العلماء الأفذاذ لا يأخذ بترجمات برنت أو خلافه و يؤثر ترجمته الخاصة . وقد اعتمدت كثيرا على نظرانه الصائبة و آثرتها على غيرها .

ومن أحدث الكتب التي ظهرت عام ١٩٤٦، ويعد من الدراسات السيقة المتخصصة في هذا الموضوع تخصصا شاملا مستوعبا ، كتاب كاثلين فر يمان عن « الفلاسفة السابقين على سقراط » ، وقالت في العنوان إنه : « كتاب يصاحب دبلز في نصوصه » ، ذلك أنها وهي تُدرَّس نصوص ديلز باليونانية لطلبة الجامعة رأت الحاجة ماسة إلى تأليف مثل هذا الكتاب ، كما ترجمت نصوص ديلز إلى الإنجليزية في كتاب مستقل . وهي كذلك تختلف في ترجمها عن برنت وعن بيجر .

وآخر ما ظهر فی هـذا الباب ، كتاب «مبادی. الحكمة» وهو بحث

كا قال صاحبه في أصول الفكر الفلسني اليوناني ، صدر آخر عام ١٩٥٧ ، بعد وفاة مؤلفه الأستاذ كورنفورد ، الذي لم يكن قد أنمه ، فقام بنشره الأستاذ «جوتريه» إحياء لذكراه . وكورنفورد من الباحثين المشهورين في الفلسفة اليونانية و بخاصة أفلاطون . وقد نقل كثيرا من محاوراته مثل بارمنيدس ، وطاوس ، وغيرها مع شرحها شرحا دقيقاً . وله أيضا كتاب صغير ألفه في شبابه اسمه « قبل سقراط و بعده ، ويدل آخر كتبه على سعة اطلاعه ، وتقافته الفلسفية المحيطة بالمفكرين الإغريق ؛ وهو يحاول بوجه خاص أن يرد آراء فلاسفة اليونانيين الأوائل إلى أصولها في أشمار هوميروس وهزيود ، ويبين تطورها ، وتفاعل المدارس للختلفة وظهورها في ثوب جديد . و يمتاز هـ ذا الكتاب بالوضوح والإشراق ، وقد نشأ ذلك عرب إحاطة صاحبه بعد أن طمن في السن ، فشاء أن يتوج حياته بهذه الدرة التي تعد نظرة تركيبية للحياة العقلية خلال القر نين الخامس والسادس قبل الميلاد في بلاد اليونان . ومن الطبيعي أن يؤثر كورنفورد ترجمت الخاصة النصوص ، إذا وجد حاجة إلى إبراد بعضها على سبيل الاستشهاد . وهنا نجد أيضا خلافا في الترجمة عرب برنت ويبجر وفريمان ، بما يؤيد ما سبق أن ذكر ناه .

\* \* \*

ولم يكن فلاسفة الإغريق الأوائل فلاسفة فقط، بل كانوا حكاء بجسمون في تفكيرهم بين الملم والفلسفة والأخلاق والسياسة . وكان الأيونيون علماء قبل أن

يكونوا فلاسفة ، واتجهت الفيثاغورية وجهة رياضية . لذلك اهم للؤرخون الملم بالبحث في فلسفة هؤلاء الأوائل . وهناك مراجع كلاسيكية معروفة لا تزال لما قيمتها ظهرت في أول هذا القرن ، ويكني أن نشير إلى أحدث ما كتب في هذا الموضوع ، الذي تتطور الكتابة فيه كلما اكتشف جديد. ونشير بالذات إلى كتابين: أولهما مجوعة من أربعة أجزاء أصدرها الأستاذري ، الذي كان لى شرف طلب السلم عليه حين كان يلتى دروسه بالجامعة المصرية عام ١٩٣٨ . وقد سمى الأول شباب العلم اليوناني ، والثاني نضوج الم اليوناني ، والثالث والرابع ذروة الم اليوناني . وأصدر هذه المجموعة سنة ١٩٣٣ ، ١٩٣٩ ، ١٩٤٨ على التوالى . ويمتاز الأستاذ رى بالحديث عن منهج التفكير بوجه خاص لما لذلك من أثر بالغ في طريقة البحث العلمية . وقد لاحظت أنه يعتمد في نصوص القدماء على ترجمة برنت لها ، وكتاب برنت مترجم إلى الألمانية والفرنسية منذ زمن طويل . ولا ريب في أن رى يعرف اللمنة اليونانية ، ولكن مجرد معرفها شيء ، والقيام بترجمة نصوص الفلاسفة عنها شيء آخر لا يقوى عليه إلا المختصون في اللغة ، العارفون بأسرارها ودقائقها .

أما الكتاب الثانى فهو الذى أصدره الأستاذ سارتون فى أمر يكا سنة ١٩٥٣ عن « العلم القديم فى العصر الذهبى لليونان » وقد أهدى هذا الكتاب إلى زميله وصديقه « ييجر » . ولسنا فى حاجة إلى تقديم سارتون والتعريف به ، فهو صاحب الكتاب المشهور الحجة « مدخل إلى تاريخ العسلم » فى ثلاثة أجزاء أصدره بين الكتاب المختصين ، أما الكتاب الأخير على ضخامته فيزعم أنه كتب فلير المختصين ، أو لجمهور المتقفين . . . . تواضعا .

ولابد لمن يريد الإلمام بغلسفة القدماء أن يعرف رأيهم فى الملم ، فلم تكن الموقة منفصلة فى ذلك الزمان ، واستمرت كذلك إلى عهد قريب ، فهذا أرسطوكان طبيبا وعالماً وفيلسونا فى وفيلسونا فى وفيلسونا فى « قانونه » وفيلسونا فى « شفائه » .

...

وقد درج المؤرخون على قسمة الفلسفة اليونانية إلى ما قبل سقراط وبعده ، ذلك لأن سقراط كما يقال هو الذي أنزل الفلسفة من السياء إلى الأرض، أي حوامًا من البحث في الطبيعة الخارجية للأشياء إلى البحث في النفس الإنسانية ، باعتبار أنها مصدر المرفة . واعتبد أفلاطون ثم أرسطو على هذه النظرية ، وسلكا هذا السبيل، واستمرت الفلسفة بعد ذلك إما أفلاطونية وإما أرسطية . ولكننا لا نستطيع أن نفهم سقراط وأفلاطون وأرسطو دون الرجوع إلى السابقين عليهم . وقد اعترف لهم أرسطو بالفضل، وكان منهجه يقوم على استقصاء جميع الآراء السابقة ونقدها والتطور بها إلى فلسفة جديدة . وقد رأينا أنَّ كتب أرسطو ، وكذلك محاورات أفلاطون ، تمدم اجم الفلاسفة الأولين الذين فقُدت كتهم . فإذا كان هذا حال أفلاطون وأرسطو الذين أقاما فلسفتهما على مذاهب السابقين ، فنحن في حاجة إلى معرفة تاريخ هؤلاء الأوائل ، لا ليكي نحسن فهم أفلاطون وأرسطو فقط ،ولا ليكي نفهم التاريخ مرتبطا متطورا متفاعلا ، بل للمعرفة ذاتها والكشف عن ذلك التاريخ . وهذا ما ضله الباحثون في الغرب ، وهو علة اهتمامهم بالفلسفة قبــل سقراط هـــذا الاحتمام . ونمن في الشرق في حاجة إلى مثل هذه المرفة بالأوائل ، لأن الفلسفة اليونانية هلت إلى اللغة المربية ، وأثرت في الحضارة الإسلامية أعظم تأثير، وينبغي لكي نحسن فهم الموامل التي أثرت في ظهور هذه الحضارة على هذا النحو أن زدها إلى أصولها ، لا إلى كتب أفلاطون وأرسطو وحدها، بل إلى غيرها من الفلاسفة الأولين. ونحن نجد في تواريخ المرب عن الحكاء خلطاً عجيبا عن هؤلاء الأوائل . لذلك ينبغي أن نصفي هذا التاريخ، ونبين المصادر التي رجع إليها المؤرخون المرب في كتاباتهم . ولن يتم هذا كله إلا بعد دراسات طويلة شاقة تنقل فيها نصوص القدماء، وتنقل كذلك كتب المؤرخين القدماء مثل ديوجين لا يرتوس وغيره .

\* \* \*

وعند ما انتقلت للى الجامعة سنة ١٩٤٦ اضطلعت بتدريس الفلسفة اليونانية كا قت بتدريس فروع أخرى من الفلسفة كالمنطق والفلسفة الحديثة ، وعلم السكلام والميتافيزيقا ؛ ولكن تدريسي للفسلغة اليونانية لم ينقطع منذ أن اضطلعت به . وقد تمودت أن أسلك كل عام طريقة جديدة في البحث ، فكنت عاماً أدرس سقراط فقط ، منذ أول العام حتى آخره ، وهذا يقتضي بطبيعة الحال الرجوع إلى السابقين عليه ، كما يشمل ذلك دراسة أفلاطون . أو أدرس في عام آخر أفلاطون من بعض محاوراته التي تكشف عن فلسفة القدماء . أو أهم عاماً بالعلم، وعاماً آخر بالرياضة ، وعاما ثالثا بالدين ، وهكذا . ثم رأيت أن أي دراسة لا تكون مجدية ولا جامعية دون الرجوع إلى المصادر الأولى ، أي إلى نصوص الفلاسفة أنفسهم ، فانتهيت إلى ما انتهى إليه مؤرخو الغرب من وجوب نقل هذه النصوص والاعتماد عليها ما انتهى إليه مؤرخو الغرب من وجوب نقل هذه النصوص والاعتماد عليها

فى فهم آراء المتقدمين ورأيت مذاهب المؤرخين مختلفة فى التأويل ، ونظرياتهم متطورة دائمة التجدد والتغيير، فجمعت بينها ، وعرضت سأئر هـذه المذاهب مؤثرا ما أراه منها أليق . وقدمت لهذا كله بنقل معظم نصوص الفلاسفة الذين أتحدث عنهم إلى اللغسة العربية ، حتى تكون ماثلة بين يدى الطالب والقارىء يعتمد عليها فى فهمه الخاص ، و يرى فيها الصورة الحقيقية لفلسفة هؤلاء الفلاسفة ، وكيف كانوا بصوغونها ، وعلى أى هيئة كان الجمهور فى ذلك الزمان يطلع عليها .

وأحسب أنى قد أديت بذلك واجباً نحو قراه اللغة العربية ، وطلبة الجامعة بوجه خاص ، حين يسَّرت لهم الاطلاع على هذه النصوص ، وعلى هذه التأويلات ، وعلى التيارات الحديثة فى الفلسفة اليونانية باللغة العربية ، و بخاصة فى هذه الأيام التى أصبح الحصول فيها على الكتب الأجنبية عزيزا .

ولست أزعم أنى بلغت الكمال ، ولا أدعى العصة من الزلل. وجدير بمن يحاضر عن سقراط أن يتمثل حكمته القائمة على الشعور بالمجز عن العلم ، والتواضع فى هذه الحياة ، و إيثار الحياة الآخرة . و إنى لأرجو أن يمهض من بين طلابى مَن يختص فى اللغة اليونانية إلى جانب معرفته بالقلسفة ، ومن يرتفع إلى طبقة برنت وكورنفورد ، حتى ينقل النصوص نقلا جديدا ، يرجع فيه إلى الأصل اليونانى نفسه . ويكنى أنى قد فتحت الباب وأرشدت إلى الطريق ، وسلكت المهجج القو يم .

\* \* \*

وأود في ختام هذه المقدمة أن أشكر طلابي الذين تقبلوا هذه الدراسات العميقة بصبر، وشعروا في صحبتها بلذة، وأسكرتهم نشوة البحث، وأخذتهم روعة الفكر القديم. وهم الذين دفسونى دفعاً خلال العام الجاسمى المنصرم [ ١٩٥٣ ـ ١٩٥٤ ] إلى طبع هذه المذكرات، التي آثرت أن أسمها كا سماها برنت « فجرالفلسفة اليونانية». كما كان لأسئلهم واعتراضاتهم التي كانوا بوجهوبها ويستوضحون بها ما ينسض طلى أذهانهم فضل الحث على إنسام النظر، وتقليب الفكر، والاسترادة من القراءة والبحث، حتى أوضح الفامض وأحل المشكل.

و إنى إذ أشكر صاحب الطبعة قبوله طبع هذه الذكرات على الرغم من زحمة السل ، أعتذر عنه وعنى لوقوع بعض الأخطاء الطبعية التى صححتها في آخر السكتاب وكذلك عن الانقطاع من كتابة الاصطلاحات بالحروف اليونانية لصعو بات فنية وما كان يصحب ذلك من تعطيل .

والمصمة والسكمال لله وحده .

أحمد فؤاد الاهوانى

جامعة القاهرة ١٩٥٤

# فَ الفَّلْسَفَلْلُونَانِيْنَ قبُل سُعت داط

## الفلسفة والحضارة

## الفلسفة الحية:

[١] الفلسفة إما حية متصلة بالجمهور ، وإماميتة قاصرة على المدارس . وقد مرت على الفلسفة أدوار كثيرة كانت فيها مزدهرة حين استجاب الفلاسفة البيئة التي يبيشون فيها ، وأنسوا النظر في النظم القائمة في المجتمع أصالحة هي أم غير صالحة ، وحاولوا أن يفسروا طبيعة الكون تفسيراً يلائم عصرهم من جهة ويفضي إلى التقدم بالإنسان وخيره وسعادته من جهة أخرى . ولم يكن ذلك كله ميسوراً إلا إذا نزل الفيلسوف من برجه العاجى الذي يمكف فيه على نفسه إلى ميدان الحياة يناقش و بجادل و يرشد و يعلم ، حتى ببث أفكاره الجديدة ويدافع عها ، ويأخذ بيد الناس فينقلهم من فكر قديم أصبح لا يلائم ظروف الحياة القائمة ، إلى فكر جديد يتفق مع ما ينبني أن تكون عليه الدولة في تقدمها وأخذها بأسباب الرق .

فإذا رجعنا إلى فلاسفة اليونان رأينا الفلسفة كانت حيةً على أيديهم لاتصال هؤلاء الفلاسفة بالحياة و بالناس . فهذا فيثاغورس كان صاحب مدرسة نضم آلافا من الثلاميذ ، وكان سقراط يعلم في الملاعب والبساتين و يغشى دور الأثينيين ، وافتتح أفلاطور الأكاديمية فطلب عليه العلم كثيرون من طلاب الحكمة ، وذهب إلى صقلية يعلم ملكها الفلسفة حتى يطبق نظريته في المدينة الفاضلة . وكانت مدرسة أرسطو جامعةً على المعنى الحديث ، فها مجموعات من أصناف النباتات والحيوانات والخرائط حتى لايقتصر البحث الفلسفي على مجرد النظر ؛ وهو إلى ذلك معلم الإسكندر. ولم تقتصر هذه الحياة التي نصف بها الفلسفة على صلة الفلاسفة بالحاهير والحاهير

يعلمومهم فى مدارسهم تعليا منظا أو يؤلفون لهم الرسائل والكتب التى يقرؤها الناس إذا كانوا بسيدين عن تلك المدارس ، بل ممثلت تلك الحياة فى تطور أفكار كل فيلسوف مع تقدمه فى السن ، الأن التطور سنة كل كائن حى . ف «فالقوانين» التى كتبها أفلاطون فى أواخر حياته تختلف فى أساسها عن « الجمهورية » ، الأنه عدل عن كثير من آراء الشباب .

فلما أصبحت الفلسفة « مدرسية » يقنع فيها طلاب الفلسفة بحفظ كتب القدماء وشرحها ، ماتت على أيديهم ، وأصبحت عبارات لا تفيد معنى مع انقطاع صلمها بالحياة الجديدة .

و بين حين وآخر يظهر بعض الفكرين الأحرار الذين ينفضون عن أنفسهم غبار الفلسفة القديمة ، ويتأملون من جديد في طبيعة الكون على ضوء العصر الذي يعشون فيه ، وينشئون فلسفة جديدة ، ينفخون فيها الحياة من حياتهم . حدث ذلك حين نقلت الفلسفة اليونانية إلى العرب فظهر الكندى والفارابي و ابن سينا وابن رشد ، وازدهرت الفلسفة حلى أيديهم . وحدث ذلك في عصر البهضة حين ثار بيكون وديكارت على تعالم أرسطو ، ووضعا بنيان الفلسفة الحديثة . ولا تزال الفلسفة منذ عصر البهضة حتى الآن سائرة في طريق التعلور بحيت تتلام مع الحياة المحاصرة الشعير والتقلب .

# فى ضو. الظروف السياسية :

[٣] فإذا كنا نريد أن نجمل الفلسفة حية فينبني أن نصل بينها و بين البيئة
 التي ظهرت فيها ، وعندئذ يبرح الخفاء عن هذه الطلسات التي كنا نقرؤها في كتب الفلاسفة الأقدمين ، حتى تسكاد تشبه الأحاجى والألفاز ، فبولى الجمهور ظهره لها ،

ويستقد أن أسحابها من المخرفين . من أجل ذلك كتب الفيلسوف برراند رسل كتابه عن تاريخ الفلسفة الغربية ، في « صلته بالظروف السياسية والاجهاعية من أقدم العصور حتى العصر الحاضر (۱) » ولقيت دراسته نجاحا عظها إذ أصبحت نظريات الفلاسفة مفهومة في ضوء هذه الظروف السياسية والاجهاعية . وهو ولا ريب على حق في ساء كه هذا المهج ، لأن تفكير الفيلسوف يتأثر دون نزاع بالبيئة السياسية والاجهاعية مادام يسيش فيها و يحاول تعليلها ومعرفة الأصول التي يقوم الجشع عليها ، و يحاول بعد ذلك أن يصلح أو يصل على رق المجتمع علي أساس تلك المعرفة . و بذلك بيث بربراند رسل في مذاهب الفلاسفة الحياة ، وجنسها ثقل الدراسة « المدرسية » التي فصلت زمنا طويلا بين الآراء و بين البيئة التي ظهرت فيها ، والتي كانت علة في ظهورها .

# فى ضوء الحضارة :

[٣] أما نحن فتريد أن ندرس تاريخ الفلسفة لا فى ضوء الظروف السياسية والاجتماعية وحسدها ، بل فى ضوء « الحضارة » التى كانت سائدة فى ذلك الزمان ، لأن الحضارة تشمل السياسة والاجتماع ، وتشمل إلى جانب ذلك نواحى أخرى لا بد من النظر إليها و إنزالها منزلة الاعتبار إذا شنا أن نفهم حق الفهم الفلسفة التى ظهرت فى جو تلك الحضارة ، وكانت جزءًا منها . الواقع أن وجود الفيلسوف فى دولة من الدول بالذات ، وفى زمن مدين بالذات ، هو ثمرة الحضارة

(1) Bertrand Russell: A history of Western Philosophy and its Connection with Political and Social Cicumstances from the Earliest Times to the Present Day. N.Y. 1945. 895. pp.

الفائمة في تلك الدولة وذلك الزمان ، كما أنه في الوقت نفسه بعد قائداً لها ، وحاملا لشملها ينير لها السبيل، ويشق لها الطريق \_ و إنما نعني بالطريق المناهج العقلية قبل كل شيء \_ ومفكراً في « قيمة » الفلسفة أو الآراء القدعة ، ومبتدعاً قيا جديدة للحضارة تمد فلسفته أومذهبه تنظما لهذه القيم . وهذا هو رأى «نيتشه» في علة ظهور الحضارات الجديدة على أنقاض الحضارات القائمة ، نمنى التفكير في قم جديدة نزن بها نواحي الحياة المختلفة العلمية والدينية والفنية والسياسية والاجماعية والاقتصادية . والفيلسوف هو الذي يتصدى للحسكم على قيمة الحضارة التي يعيش فيها فيحاول إسا هدمها وإما إدخال عناصر جديدة عليها يضيفها إليها ليكل ما فيها من نقص. ولهذا السبب بدت حياة معظم الفلاسفة غريبة على أهل وطنهم سواء في سيرتهم الخاصة أو فى أفكارهم وكتاباتهم ، لأن الإنسان يطمئن بالطبع إلى « المألوف » ويستريح إليه حتى لوكان فاسدا ، وهذا هو سر تعلق الناس بالتقاليد وتمسكهم بها ، ويرهب الجديد و يخشى الإقبال عليه لأن الجديد مجهول . وقد تعرض كثير من الفلاسفة لحن تهدد حياتهم بالنفي أو الإعدام ، وأكبر مثل على هــذا الاضطهاد محاكمة سقراط والحسكم عليه بالإعدام ، لا لأنه أنكر آلمة اليونان وسعى إلى إفساد الشباب وفادى بآلمة جديدة ، كما زعم الاتهام الموجه إليه ، بل العملة الحقيقية أنه فيلسوف وقف في سبيل التقاليد الجارية وحكم علمها بالفساد وأشمل لار الشورة في العقول لهدم تلك التقاليد والأخذ بأسلوب جديد لم يألفه الأثينيون في الحياة . وكذلك فعل أفلاطون حين أراد أن يطبع الحضارة اليوانية في نظم الحكم والتعليم والطبقات الاجماعية والفنون المختلفة طبعاً جديدا . ولا يسنينا أن تكون آراء سقراط وأفلاطون قد أتمرت غربها بالفعل فاقتلبت الحضارة اليونانية على حسب ما يهويان ؛ ولكن عما لا ريب فيه أمها أثرا بمض التأثير، ومما لا ريب فيه كذلك أن فلسفة أفلاطون ظلت خالدة حتى اليوم وطبق العالم كثيرا من اتجاهاته الفلسفية والاجتماعية ، مثل التفسير الرياضى للكون فى العلوم ، وتعليم المرأة على قدم المساواة معالرجل ، وغير ذلك من الأفكار التى بسطها فى الجمهورية .

# امتياز الحضارة اليونانية بالفلسفة:

[3] ونحن حين أتجهنا في دراسة الفلسفة اليونانية في صلّها بالحضارة إعما سلكنا هذا السبيل لأن هذه الفلسفة في رأى معظم الفكرين المحدثين هي عنوان الحضارة اليونانية . فهذا الأستاذ كليف بل يصف أبرز صفة لحضارة الأثينيين بأنها عبة المعرفة أو الحق أو هي الإيمان بالعقل<sup>(۱)</sup>. وليس معنى ذلك أن الحضارة اليونانية كانت وقفا على الفلسفة ، بل أنها كانت أبرز صفة لها .

ولقد فطن القدماء إلى هـذا المنى وعرفوا أن أمة اليونان عتاز عن غيرها من الأمم بالفلسفة ، فقال القـاضى صاعد فى طبقات الأمم ما نصه : « وكان علماؤهم يسمون فلاسفة ، واحدهم فيلسوف ، وهو اسم معناه باللغة اليونانية محب الحكمة . وفلاسفة اليونانيين من أرفع الناس طبقة ، وأجل أهل العلم معزلة ، لما ظهر مهم من الاعتناء الصحيح بفنون الحـكمة من العلوم الرياضية والمنطقية ، والمعارف الطبيعية والإلهية ، والسياسات المزلية والمدنية (٢) » .

ومنذأن ظهرت الفلسفة فى اليونان أصبحت هى العنصر الأساسى فى كل حضارة ، حتى لتمد الحضارات الغربية للماصرة نمرة لها . والأمركذلك فى الحضارة الإسلامية ، لأن أبرز مكوناتها العلوم الفلسفية اليونانية المختلفة من طب وهندسة

(1) Clive Bell : Civilisation - Penguin edition. . ۲۳ ملِئات الأم : ص ۲۲ (۲) ومنطق ، وسأثر العلوم التى نقلت فى عصر الترجمة فى صدر العمولة العباسية ، وظهرت على أثر ذلك حركة واسعة فى تدوين شى العلوم وتأليفها ، واتخذوا من فلاسفتهم أثمة ، فقالوا : طب أبقراط ، وفلك بطليموس ، وهندسة أقليدس ، ومنطق أرسطو وحكذا .

# معنى الحضارة :

[٥] وقد ينبغى أن نتفق على معنى الحضارة ، التى نعد الفلسفة جزءا منها ، قبل أن يمضى فى هــذا البحث . وليس من اليسير تعريف الحضارة ، ولكنا تحاول أن بقربها إلى الذهن بذكر بعض صفاتها الأساسية ، ومكوناتها الجوهرية .

وأول هذه الصفات مستمد من اسمها ، فالحضارة نقال في مقابل البداوة ، والبداوة مصفة البدو الذين يعيشون على الفطرة في الصحراء ، والحضارة صفة القوم الذين يعيشون في « الحضر » أى للنازل المسكونة ، ولا تكون المنازل مستقرة إلا حين تبنى في ه المدينة » ولذيك يوصف أهل المدن كذلك بالمدنية . فالمدنية والحضارة اصطلاحان مترادفان ، ويقابلان في اللغة الأجنبية Civilisation ، التي تشتق من اللاتنية Civitas عمنى دولة ، أو من Cives عمنى مواطن . ونحن ضلم من تراث الفلسفة اليونانية أن المثل الأعلى للدولة هو المدينة ، وقد جرى العرب على هذه السنة فألف النارابي في « المدينة الفاضلة » وليس المقصود من المدينة مافها من مساكن وأبنية ، بل المقصود اجماع عدد من الناس في مكان واحد ، يقوم كل واحد مهم يسمل أو صناعة ، و يخضمون في علاقاتهم للقانون ، ويتعاونون جيماً على تحقيق هذف أسمى هو « خير » المدينة . من أجل ذلك كانت الحضارة صفة المحتمم لا للفرد ، أو هي

للفرد باعتبار أنه من جملة المجتمع . وكانت من جبه أخرى من خلق المجتمع هو الذى يصنعها ، وتنشل فى هذه الصناعات المختلفة التى نظهر فيه سواء أكانت هذه الصناعات مادية أو عقليمة أو فنية ، وقديما كانوا يقولون : إن الطب صناعة والفلسفة صناعة . وبهذه الصناعات المختلفة يمتاز الحضر عن البــــدوكا قال الشاع :

## حسن الحضارة مجلوب بتطرية وفى البداوة حسن غير مجلوب

وقد فصل هذا المنى ابن خلدون فى مقدمته ، وتسكلم عن انتقال الدولة من البداوة إلى الحضارة ، فيتبع ذلك : ٤ الرفه وانساع الأحوال ، والحضارة إيما هى تفنن فى الترف و إحكام الصنائع المستعملة فى وجوهه ومذاهبه من المطابخ والملابس والمبائى والفرش والأبنية وسائر عوائد المنزل وأحواله (١) » وليس هذا الوجه الملدى هو كل ما فى الحضارة من مميزات ، بل المميزات المقلية وانتشار العساوم هى السهات المميزة حقا للحضارة . ولم يضب هذا المعنى عن ذهن ابن خلدون ، فعقد فصولا العلوم المختلفة وفصولا للتعلم وطرأته ، لأن العلم لايكتسب إلا بالتعلم ، وكذلك الصناعات ولذلك كانت « التربية » من مميزات الحضارة ، واهم لها أفلاطون فى جمهوريته الهاما كبيرا .

فهذه عدة صفات للحضارة : أنها اجباعية ، وأنها نمرة صناعة الإنسان حين يجتمع فى المدينة ، وأنها عقلية تستند إلى العلوم التى تشرح أصول هذه الصناعات ، وأنها خاضمة لجهاز يسمى التربية والتعليم .

<sup>(</sup>١) مقدمة ابن خلدون ــ الطبعة البهية ــ س ١٢١ .

وقد رأيت أن الحضارة نصاحبها الرفاهية فى السيش ، ولا يتسنى ذلك إلا مع ازدياد الثروة التى تنشأ من استغلال الأرض فى الزراعة أو من رواج التجارة وتبادل المصنوعات . فازدياد الثروة شرط ضرورى من شروط الحضارة .

وقد يتجه بعض الباحثين عند النظر في الحضارة إلى الصفات المنوية الشعب، مثل تطلمه نحو الخير، وعشقه للفن والجسال، وحبه للحرية ودفاعــه عنها، وإيثاره المدل، وخضوعه للقانون.

ويتجه البمض الآخر نحو وصف أنواع الساوك الخارجي الظاهر، والنظم الموجودة في المجتمع . وهذا على العموم هو اتجاء علماء الأمريكان ، فهم يتبعون في علم النفس المذهب السلوكي، فنا بالك بالبحث في الحضارة والاجباع وعند ما كتب ول ديورانت قصة الحضارة مهد لها بالكلام عن العناصر المكونة لها ، وردها إلى أربعة: اقتصادية وسياسية وخلقية وعقلية . وتحدث في العناصر الاقتصادية عن انتقال الجاعة من الصيد إلى الحرث وعن أسس الصناعة وعن التنظيم الاقتصادي . وفي العناصر السياسية عن أصول الحكم والدولة والقانون والأسرة . وفي العناصر الخلقية عن الزواج وأخلاق الجنس والأخلاق الاجتماعية والدين ومصادره ومعبوداته وطرائقه : وفي العناصر العقلية عن الزواج عن المقلية عن الزواج عن المقلية عن الزواج عن المقلية عن الزواج وأخلاق المقلية وللم والفن .

الدين والعلم والفن والفلسفة

[ ٦ ] وتحن نرى أنه يمكن إرجاع العناصر المكونة للحضارة إلى أمور أر بعة هي الدين والملم والفن والفلسفة .

وقد تخلو الحضارة من الفلسفة ، ولكنها لا يمكن أن تخلو من وجود الدين أو الملم أوالفن ، فيصور متأخرة أومتقدمة ؛ فالشموب البدائية لها دين وتقدس معبودات، وفيها نوع من العلم الساذج القائم على النجرية ، وعندهم فنون وصناعات لا يضيرها أنها بدائية . وهناك شعوب ارتفت حضارتها كالصين والهند والفرس وبابل وأشور ومصر فى الزمن القديم ، ولم تعرف الفلسفة ولو أنها عرفت الحكمة . وكان الأمر كذلك فى اليونان قبل ظهور الفلسفة فى القرن السادس ، فقد تقلبت عليها حضارات مختلفة امتازت بنوع من الدين وضرب من الفن وشى من العلم ، ولم تعرف تلك الحضارات الفلسفة ، ولكنها لم تحل من الحكمة الجارية على الألسن .

وقد نبعت الفلسفة اليونانية ، لأنها لم تظهر فجأة ، من الدين من جهة ، ومن العلم من جهة أخرى ، ومن الفن من جهة أثاثة ؛ فكانت الفلسفة هي النظر المقلي الذي يسمو على هـــذه الثلاثة ويشملها في آن واحــد . فإذا رجعت إلى أفلاطون وأرسطو ، وهما يمثلان نهاية ما تطورت إليه الفلسفة اليونانية ، رأيت أنهما يبحثان في الدين والعــلم والفن ، ورأيت أنهما على الرغم من محاولهما التخلص من سلطان من الدين الموروث يتأثران إلى حد كبير بالميثولوجيا اليونانية ، كا هو واضح في محاورات أفلاطون .

# طلائع الفلسفة اليونانية

## البيئة الجغرافية :

[٧] وقد شكلت البيئة الجنرافية الحضارة اليونانية إلى حـــد كبير . فاليونان ، أو شبه الجزيره ، منطقة جبلية ، وعرة ، إذا اعتمد سكامها على الزراعة فقط ذاقوا شظف المبش ومرارة الكدح . وتتناثر في بحر إيجة جزر كثيرة ليست الحياة فمها بأفضل من الحياة في شب الجزيرة . ولذلك التمس أهلما أسباب الحياة بالهجرة إلى أماكن أخرى تطل على البحر الأبيض ، فكانوا ينشئون مستعمرات يو انية في كل مكان ينزلون فيه سواء من غرب آسيا الصغرى ، أو في جنوب إيطاليا ، أو في شمال أفريقية ، وظهرت في معظم تلك المستعمرات حضارات وقامت فلسفات ، كالفلسفة القورينائية في شمال إفريقية . واشتغلوا كذلك بالتجارة مع الدول المطلة على البحر الأبيض ، ولذلك ليس غريبا أن توصف الحضارة اليونانية بأنها حضارة بحرية ، تقوم على الملاحة وركوب البحار وما يتصل بالملاحة من فنون وصناعات وأخلاق ، وما تجلبه التحارة من ثروة هي عصب الأزدهار . ولم يقف اليونانيونعند حد الاتجار ونقل البضائع، بلكانت لهم صناعات تقوم على فن بلغ من الذوق والدقة مبلفا جعل الشعوب الأخرى تقبل على شراء تلك المصنوعات واقتنائها .

وقد أدت هذه البيئة الجغرافية إلى قيام الدول مستقلة فى مدن ، لافى رقعة واسعة مثل الحال فى مصر أو الفرس ، وحرصت كل مدينة على استقلالها ، واشهرت شبه الجزيرة وهى الموطن الأصلى للإغريق بمدةمدن مثل أثينا و إسبرطة وكورنتة وميجارا، وفى الشاطى، النربى من آسيا الصغرى نجد ملطية وساموس وقولوفون و إفسوس وكلازومينيا، وفى جنوب إيطاليا كروتون و إيليا، وأكراجاس فى صقلية، وقورينا فى شمال إفريقية. وكانت هذه المدن موطنا لكثير من الشعراء والفنانين والفلاسفة والحكام الذين اشتهروا فى تاريخ اليونان، فخلدوا ذكر بلادهم حتى اليوم. و إنما جاء لهم خاود الذكر لأنهم فكروا فى الحياة التى يعيشونها كيف تكون، وأى أسلوب ينبنى على المرء اتخاذه فى ملبسه ومأكله ومشر به ومسكنه، وفى علاقته بغيره من أهل بلده، وفى مسلكه نحوهم السلوك الفاضل، وموقفه من الحكومة وواجب الدولة نحوه، وفى صلته بالآلهة وما الذى يجلب رضاهم أو سخطهم، وفى صناعته كيف يؤديها و يبتدعها ابتداعاً يتوفر فيه الكال والجال والجالل، وفى أوقات فراغه كيف ينفقها فى النافع وما يحقق له السادة ؛ فكانت الفلسفة ثمرة التفكير فى سائر هذه المشكلات، والفلسفة هى أسلوب من الحياة ينشأ بصد المنافي وروية.

## الفن اليونانى :

[ ] ولم نكن منالين حين ذكرنا أن الفلسفة في اليونان نبعت من الفن ، ويشاركنافي هذا الرأى كثير من المؤرخين المحدثين . يقول «جان فال» وهو يتحدث عن مصدر نظرية المثل عند أفلاطون ، وأمها نشأت عن الرياضة والأخلاق ، وعن مصدر ثالث : ﴿ يمكن التماسه من النظر إلى الآثار الفنية . فقد كان اليونانيون أمة من الفنانين . ما الذي محدث حين يصنع الفنان تمثالا أو النجار مائدة ؟ إنه يجد في داخل نفسه ﴿ مثال » المائدة أو المثال الذي سوف يحققه في التمثال ، ثم يصوغ المادة طبقا لذلك المثال . فالخالق عند أفلاطون ، ولفظة Demiurge تغيد في الأصل

الصانع الماهر ، يتأمل المثل حتى ينظم العالم ، (١) .

و إذا كان أفلاطون قد استند فلسفته من الرياضة والأخلاق والفن ، فإن أرسطو يمول على الفن وحده في صياغة مذهبه ، ويتخذ من الخمال نموذجا لبيان كينية وجوده ، فادته هي النحاس ، والهيئة الموجودة في ذهن صانعه هي صورته ، والصانع هو العلة الفاعلة ، والزينة أوالكسب وما إلى ذلك هو العلة الفائية . وكذلك الحال في السرير بالنسبة إلى النجار ، لأن الإغريق لم يميزوا بين الصانع والفنان . فالموجودات الطبيعية كالشجرة والقرس لا بد لها من علل أربع كا رأينا في الموجودات الصنيعية ، هي المادة والصورة والفال والغاية .

وكانت عناية اليونانيين بالفن عظيمة ، يدفعهم إليها عدة بواعث : أولها الدين الأسطورى وماكان يتطلب من بناء الهياكل وتماثيل الآلهة وإنشاد التراتيل في الأعياد وتمثيل المسرحيات التي تصور حياة الآلهة ومآسيهم . وكانت ديانتهم تأخذ بالتشبيه ، ونشجع على عمل التماثيل حتى نستقر الآلهة على الأرض . والتابى الروح الرياضية التي كانت مثلهم الأعلى فكانوا يمجدون أطالهم برسمهم وعمل التماثيل لم في مختلف الأوضاع الرياضية ، كاكانوا يهبون الفائرين في المباريات إلى جانب الجوائز المالية قطعا من الفن . والثالث عشق اليونانيين المجمال الطبيعي ، ورغبهم في تصوير الأجسام وترييها ، ويتضع ذاك في محاورة ( هيبياس » حيث يناقش سقراط فكرة الجال وعلى أي أساس تسكون ، يريد أن يبلغ ( مثال ) الجال ، سقراط فكرة الجال وعلى أي أساس تسكون ، يريد أن يبلغ ( مثال ) الجال ، أو « ما هيته » وعن نعرف أن المثل الأفلاطونية ثلاثة هي الحق والخير والجال ،

<sup>(1)</sup> Jean wahl: The Philosophers way p 4.

جوانب إما جانب الحق أو الخير أو الجال . ولا ريب أن الفن نافذة نطل منها على الحقيقة ؟ وما أجلها نافذة .

وكان الصانم الماهر هو الفنان ، وكان يحتاج إلى معرفة طبيعة جسم الإنسان حتى محسن تصويره . ومن المألوف عند نساء إسبرطة أنهن كن يضعن في بيونهن صوراً وتماثيل لأبولون ونارسيس وغيرهما من الآلهة الجيلة حتى يلدن أطفالا على صورة الآلهة وما فيهــا من جمال . ومن ها هنا نشأت فــكرة النموذج أو « المثال » الأفلاطوني ، أهو مستمد مر من المحسوسات الجزئية ، أم هو أسمى منهما تحتذي المحسوسات مثالها وتنسج على منوالها . وقد قامت الحضارة اليونانية على أن الإحساس الفني، أوالذوق الذي يعد حاسة الجال ، إعا ينشأ من إدمان النظر إلى الأشياء الجميلة . ولذلك أحاط اليونانيون أنفسهم بالآثار الفنية في كل عمل وفي كل مكان ، فكانوا يراعون في بناء البيوت والقصور ترييبها وتجميلها ، وفي الأدوات التي يستعملونها في بيوتهم كأقداح الشراب والآنية والقوارير والآباريق والدنان أن تكون على هيئة فنية جميلة ، يتخذون مادتها من الفخار ، ويخلطون بها الألوان ، ويتخذون من الأساطير اليونانية أو النباتات والحيوانات صوراً يزينون بهــا تلك المزهريات والآنية بعد حرقها في أفران خاصة .

أما التماثيل فكانوا يتخذون مادتها من الخشب يطمعونه بالعاج والذهب، و ومن البرنر ، ومن الرخام ، وكان من أشهر المثالين عندم « فيدياس » الذي أصبح مضرب المثل إذا تحدث الناس عن المصنوعات الجيلة .

وكان الفن متغلغلا فى حياة اليونانيين من جهة أخرى هى الشعر والموسيقى والرقص . وكانت الموسيق ــ واللفظة العربية أصلها يونانى Monsike ــ داخلة فى كل ناحية من نواحى الحياة . فهناك ابهالات لديونيسيوس ، ورانيم للآلحة ، وأغانى النصر الأبطال ، وأناشيد تنفى على الطعام والشراب ، وأغانى العجب والزواج والموازن ، وأناشيد يتغنى بها أصحاب كل حرفة كالغزالين والنساجين وعاصرى الحر والرعاة . وعرفوا من الآلات الموسيقية الناى والقينارة ، وكان كل فرد حر يتم الموسيقي حتى سن الثلاثين ، ومها الموسيقي الحربية التي تحث على الحرب والقتال ، والموسيقي الدينية التي تدخل في الاحتفال بالآلحة وننشد في المناسبات المختلفة ، والموسيق المتصلة بالأدب وبالشعر بوجه خاص ، فكان الشاعر الننائي ينظم ويلحن وينفي عصاحة القينارة . وقد عرفت المتبليات اليونانية الأغلى الجمية التي تنشدها الجوقة على المسرح عصاحبة الرقس . ويعرف أفلاطون الرقس بأنه الرغبة القطرية في شرح الألفاظ بحركات الجسم كله . ويذهب أرسطو في كتاب الشعر إلى أن شرح الألفاظ بحركات الجسم كله . ويذهب أرسطو في كتاب الشعر إلى أن الرقص ما كاة الأعمال والأخلاق والانتمالات بواسطة أوضاع الجسم والحركات

وقد كانت صلة الشعر والموسيتى بالفلسفة وثيقة ، فهناك فلاسفة صاغوا فلسفتهم شعرا ، مثل بارمنيدس وأنبادقليس ، ولو أن أرسطو طمن على شعر أنبادقليس ونفي عنه صفة الشاعرية. وكانت الموسيقى من جملة المهج الذى رسمه أفلاطون لطالب الفلسفة . وهذا سقراط نظم الشعر قبل وفاته حين كان فى السجن ، فلما سئل فى ذلك أجاب بأن هاتفا كان بحدثه على الدوام يأمره بإنشاد الشعر وللوسيقى ، لأنها تبعث على دراسة الفلسفة (1).

وكانت الفلسفة الإسلامية في عصر ازدهارها وفيةً لهــذا المبدأ، فاشتغل

<sup>(</sup>١) فيدون \_ ٦١ .

الكندى بالموسيق وألف فيها رسالة ، ، وابتدع الفاربي أصول هــذا اللم حى سمى من أجل ذلك « الملم الثانى » لأنه وضع التعاليم الصوتية كما أن « الملم الأول » وضع التعاليم المنطقية . وكذلك كان الحال في ابن سينا الذي ألف كتاب الموسيقى وهو جزء من الشفاء . وتروى عن الفارابي وابن سينا قصص كثيرة عن اشتفالها بالعرف و براعهما فيه .

# رأى أرسطو فى التجربة والفن والعلم:

[٩] يستهل أرسطو كتاب ما بعد الطبيعة بالتمييز بين الإحساس والتجربة والفن والم والفلسفة ، وببدأ بقوله إنَّ الرغبة في المرفة موجودة عند جميع الناس بالفطرة ، وآية ذلك اللذة الحاصلة من الحواس فهي بصرف النظر عن نفعها تجلب لذاتها اللذة ، والبصر أعظمها لأنه سبيل معظم المارف الإنسانية . والفرق بين الحيوان والإنسان ، أنَّ : « الحيوان يقف عند حد التخيل والتذكر ولا يكاد يوجد عنده النجربة الحجوبة والاستدلال عند عند ما الإنسان فيرتفع إلى مرتبسة الفن مرتبسة الفن عند عدد الونسانية ورتفع إلى مرتبسة الفن الموامنه والاستدلال موتونية والاستدلال موتبسة الموامنه والاستدلال موتبسة الموامنه والموامنة والاستدلال موتبسة الموامنة والموامنة والاستدلال موتبسة الموامنة والموامنة والاستدلال موتبسة الموامنة والموامنة والاستدلال موتبسة الموامنة والموامنة والاستدلال موتبسة والموامنة والموامنة والاستدلال موتبسة والموامنة والموا

وتقوم التجربة فى الإنسان على أساس الذاكرة ، وينشأ عن التجربة الفن والم عن التجربة الفن عن التجربة الفن والم عن التجربة الفن عن التجربة الفن التجربة القن التجربة الفن التجربة الفن التجربة الفن التجربة الفن التجربة الفن التجربة التجربة الفن التجربة الفن التجربة الفن التجربة القن التجربة التحربة التجربة التحربة الت

والفن الذي يقصده أرسطو هو النطبيق السلى القائم على المرفة النظرية ، أو على عجرد التجربة والخبرة ، وهـ فا هو المقصود من اللفظة اليونانية ، وهي التي جرت في الاصطلاح الحديث بمنى النكنولوجيا Technology ، أي للهارة في الصناعة .

<sup>(</sup>١) أرسطو ، ما بعد الطبيعة ١٩٨٠ \_ ١٩٨٢ .

ويضرب مثلا لتمييز بين التجر بة والفن فيقول: إن الحسكم بأن هـذا الهوا. يشفى كالياس وسقراط وغيرهما فرداً فرداً ثمرة التجر بة ، فإذا أضفنا إلى ذلك السلم بعلة الدا. وأنه المرارة أو الحى فهذا هو الفن .

والعم عند أرسطوطريق آخر خلاف التجربة هو الإحساس، الذي يعدأساس المعرفة بالجزئي، ولكن الإحساس لا يفيد علة الشيء. وقد كان الإحساس ثم التجربة سبيل الإنسان أول الأمر إلى الكشف، يقودهم في ذلك تحقيق المنفعة أو اللذة. ومن هنا نشأت الفنون لتحقيق هذين النرضين. أما العم فإنه لا يحقق منفعة ولا يشبع لذة، ولكنه نشأ في البلاد التي يسود فيها الفراغ ؛ فكانت مصر بذلك مهد العم الرياضي إذ كان الكهنة في فراغ يبسر لهم البحث العلمي.

أما الفلسفة فهى أعلى العلوم وأسماها منزلة لأنهـا تبعث عن العلل الأولى ومبادىء الموجودات .

# مصادر العلم اليونانى :

[10] وإنما لخصت لك رأى أرسطو لأنه بمثل فكرة الفيلسوف اليوناني عن الفن والعلم والفلسفة على العلم ، وارتفاع العلم عن الفن ، وامتياز الفن عن التجربة ، فالجرب أعلى من صاحب المعرفة الحسية ، والفنان أسمى من المجرب ، والمهندس أرفع من البَناء ، والعلوم النظرية أعلى من العلم العملية .

وقد تحدثنا عن الفن بما فيه الكفاية ، ورأينا أن المقصود منه هو الصناعة لا الفن بالممنى الحديث الذي يقتصر على الفن الجميل . ولا بد لنا أن نوضح المقصود من « السلم » Episteme عند اليونانيين . إنها تدل على المرفة إطلاقا سواء أكانت مستمدة من الحواس أم من العقل ومبادئه . ولكن العلم فالاصطلاح الحديث Science يدل على البحث المنظم في الظواهر الوصول إلى كشف القوانين . أو هو مجموعة المعارف والبحوث الى تتصف بالوحدة والعموم وتؤدى إلى نتائج متناسقة ، ولا تقوم على تحكم الفرد أو ذوقه أو مصلحته ، بل على العلاقات الموضوعية بين الأشياء ، مما يكشفه العلماء شبئا فشيئا و يُتبتون صحته بالمناهج العلمية المعروفة .

وتحتلف هذه النظرة الحديثة إلى العلم عن العلم الذى بدأ بطاليس وازدهرعلى يد أرسطو واستمر طوال السصر الوسيط. ولذلك يجب أن تجمل فى بالنا دائما هذا الاختلاف عندما تتحدث عن العلم اليونانى فلا تخضمه للنظرة الحديثة.

وقد درج المؤرخون في القرن التاسع عشر على القول بأن الفلسفة اليونانيه بدأت بالمدرسة الأيونية وعلى رأسها طاليس صاحب المدرسة العلية الطبيعية ، فحق بذلك «معجزة » كبرى ، لأنه ابتكر العلم ابتكارا ولم يسبقه إليه أحد . غيرأن المؤرخين في القرن العشرين بدءوا يغيرون من حكمهم السابق ، وتخاصة بعد ظهورا كشافات في مصر وبابل ، و بعد فك طلاسم أوراق البردى التي عثروا علمها. ولم يكن علماء القرن العشرين في حاجة إلى مثل هذه الوثائق ،بعد أن شهد شاهد من اليونانيين ، وهو المعلم الأول ،الذى فقلنا رأيه الذى دو فق صدر كتاب مابعد الطبيعة ، و فيه يعزو العمل الرياضي إلى المصريين . هذا إلى أنه من المروف أن كثيرا من فلاسفة اليونانيين تلقوا العلم في مصر ومهم طاليس وفيثاغورس وأفلا طون ، ولو أن الأدلة التاريخية ليست صريحة في ذلك . حقا فقدنا الأدلة التي تثبت صلة اليونان ببابل ومصر ولكننا لانملك الجزم

بانقطاع الحضاراتالثلاث ، على العكس من ذلك اتصالها هو الأقرب إلى المقول ، بل هو المؤكد .

وقد ظهرت في العالمالقديم ثلاثة علوم هي عمرة الحاجة والبيئة الجغرافية والاجماعية، وهذه العلوم هي الفلك والطب والرياضة بفرعها الحساب والهندسة . أما الطب فكانت الحاحة إليه علاج الأبدان المقيمة ، وعرفت مصر الجراحة والتشريح كا يتضح من أوراق البردي التي درسها الأستاذ أدون سميت Edwin Smith وتعرف الأوراق باسمه فيقال ﴿ يردى سميث ، ونجد فها تشريح الجحمة والأنف والفك والأذن وعظام الكتف مع بيان الإصابات والأعراض والعلاجات لكل حالة من الحلات التي تفحص بطريقة منظمة. ويبدو أن الطبيب الذي كتب هذه الورقة البردية لم يكن بجر با فقط بل حكما أيضا ، تبزكتاباته كتابات أبقراط . مثال ذلك أنه ينصح الريض بالصبر اعبادا على قوة الطبيعة في مقاومة الرض ، وينصح الطبيب أن ينتظر في إجراء الصلية الجراحية حتى يبلـغ المريض حالة مصينة، مما يذكرنا بأبقراط. مع العلم أن بردية سميث يرجع تاريخها إلى القرن السابع عشر قبل الميلاد ، وأن أبقراط عاش في القرن الرابع قبل الميلاد، أي بعد ذلك التاريخ بألف وثلاثمائة عام . و يصف فارنجتون (١) طب للصربين بأنه بخلو تماما من السحر، وأنه مكتوب بروح وضعية ، وأنه عُمرة ملاحظات طويلة اجتمعت على مر السنين مم التأمل والتفكير.

ولم تكن الحال كذلك في طب البابليين الذين خلطوا هذا العلم بالدين وذهبوا إلى أن الأمراض من غضب الآلمة ، ووضوا السلاج الذي يجلب رضاها . (٢)

غير أن البابليين برزوا في علم الفلك واشتهروا بأنهم أول من احتدوا إلى رصد

<sup>(1)</sup> Farrington: Science in Antiquity — p 9. (1936)

<sup>(2)</sup> Sarton : Ancient Science through the Golden Age of Greece, 1953, p 90.

الكواكب في سيرها واعرافها وانتظام حركاتها أو اختلالها وهم الذين قسموا السنة التي عشر شهرا، في كل مها ثلاثون يوما، فكانت السنة ٣٦٠ يوماً. واذلك كانوا يضيفون كل ست سنوات شهرا فتصبح السنة ثلاثة عشر شهراً. وعرفوا كذلك الكسوف والخسوف، لما كان لذلك من أثر بوجه خاص على مصير الملوك ومستقبل الدولة . وأكبر الظن أن طاليس حين تنبأ بالكسوف الذي سوف نتحدث عنه إنما استعد العلم به من البابليين . و يذهب فارنجتون إلى أن أرصاد البابليين التي أجروها سنوات طويلة متعاقبة كانت دقيقة وأصبحت مادة لعلم الفلك فيا بعد .

أما المصريون فقد جعلوا السنة ٣٦٥ يوماً ، وأضافوا إليها خسة أيام سموها الأيام السماوية أو المقدسة يحتفلون بها و يجعلونها أعيادًا . ولما تبين لهم أن السنة تزيد بمقدار ربع يوم على الأيام البسيطة ال ٣٦٥ فقد أضافوا سنة كل ١٤٦٠ سنة . وقد عرفوا سر ذلك الانحراف من رصدهم النجم المعروف بالشعرى ، وهو النجم الذي يتفق ظهوره مع فيضان النيل . ذلك أنه عند الانقلاب الشمسى فى الصيف تظهر الشعرى لأول مرة قبل شروق الشمس فى الأفق من جهة الشرق .

وقد برز المصريون والبابليون فى العلم الرياضى ، وآية ذلك بناء الأهرامات التى تدل على معرفة واسعة بالهندسة . وقد وصف العلماء المحدثون رياضة المصريين من أوراق البردى المروفة باسم Rhind ومهايتضح أمهم عرفوا الحساب وعلم العدد والجم والطرح والضرب والقسعة ، ولكنهم كانوا يجرون عمليات الضرب على أساس الجمع ، والمقسمة على أساس الطرح ، وعرفو كثيرا من خواص الأعداد ، والكسور ، وساحة الدائرة .

ونحسب أنه من التبعنى الحسكم على اللم الرياضى عند المصريين ببضمة أوراق عثر وا عليها ، وهى لا تسكنى بأى حال فى تسكوين صورة صادقة عن علمهم ، حتى يقول برتراند رسل عنهم : « إن ما عرفه المصريون من الرياضة كان فى أساسه قواعد للمد على الأصابع » (1) ، بعد أن شهد لهم أرسطو ، وتعلم على أيديهم فيثاغورس وطاليس وأفلاطون .

## نشأة العلم الإلهى:

[11] جَى أن نتحدث عن الدين باعتبار أنه الأصل الثالث الذى نبعت منه الفلسفة اليونانية بعسد أن تسكلمنا بوجه عام عن الفن وعن العلم .

قد شغل الدين بال الفلاسفة جيما ، وتأثروا به على أبحاء مختلفة ، وكان لمم فيه آثار تتمثل في ذلك الصراع الذي نشأ بين الدين والفلسفة منذ عصر الفلسفة اليونانية ولا يزال مستمراً ، وآية ذلك الصراع الهام سقراط بإنسكار آلمة اليونان والحسكم عليه بالإعدام . وقد انتهت الفلسفة اليونانية بتصور جديد الدين سمى منذ عهد أفلاطون باسم الأثولوجيا escotoγία = theologia علم الدين ، من لفظة ثيوس أي إله ، ولوجوس أي علم ،وذلك في الجمهورية حيث أراد أفلاطون أن ينشىء بعض القواعد الفلسفية الشعر تصحيح ما جاء علم اسات هوميروس وهزيود بوجه خاص والشعراء بوجه عام ، وتستبدل

Bertrand Russell: History of Western Philosophy
 P. 25. New york 1945. Second printing

بالحقائق الغلمفية ما كان يراه الشراء من تصورات عن الآلهة . فقد كانت آلهة اليونات كا تخيلها الشراء متصفة بسائر صفات البشر وما فيهم من ضعف ، مما لا يتفق سع فكرة سقراط وأف الاطون عن الله .

وقد أحسن القديس أوغسطين في كتابه « مدينة الله » . De Civitate Dei . « مدينة الله » . الدين الأسطورى حين عرض لتاريخ الدين عند الإغريق وميز فيه ثلاثة أنواع : الدين الأسطورى . physicon ، والدين الطبيعي politicon ، والدين الطبيعي Mythicon . وقد أخذ أوغسطين هذا التقسيم عن مؤلف سابق هو ترنتيوس فارو Terentius Varo ، عاش في روما [ ١٦٦ - ٧٧ ق . م] وألف كتابا في الأمور الإلهية ، وأراد أن يوفق فيه بين عبادة الرومان للآلمة المتعددة و بين الأثولوجيا التي قال بها أفلاطون وأرسطو والرواقيون ، وقد جسل أرسطو الملاهلي أو الأثولوجيا مرادفاً للغلفة الأولى لأن البحث في هذا العلم هو أشرف مباحث الميتافيزيقا .

و يبدأ الدين الطبيعى فى الظهور مع ظهور الفلاسفة وعلى رأسهم طاليس، وكان نظرهم معارضاً للدين الأسطورى ومعتمداً عليه ومعدلاً إياء من جهة ، وللدين السياسى وما فيه من عبادات وأعياد من جهة أخرى .

وسوف نتحدث عن هذا الدين الطبيعى عند السكلام عن مذهب كل فيلسوف على حدة ، فقد كان ذلك الصراع بين الفلسفة والدين مظهراً من مظاهر الفكر اليوناني امتدت آثاره إلى حياة الفلاسفة أفسهم ، حتى لقد أعدم

سقراط وهرب أرسط ومن أثينا بنهم وجهت إليهما كما وجهت إلى غيرهما باسم الدين (١).

[17] كانت اليونانيين أعياد عامة أهمها ثلاثة ، عيد زيوس ، وعيد ديميتر ، وعيد ديميتر ، Diasia ، ويسمى عيد زيوس ، وهو إله الآلمة عندم ، دياسيا Diasia ، وكان أم الأعياد الثلاثة ، حيث يضحى الناس من أجل زيوس وغيره من الآلهة أيضا ، وذلك في صورة ولية يتناول الإله جزءا منها ، ويأكل الناس الباقى ، الدلالة على المودة بين البشر والآلمة إذا اشتركوا في تناول الطمام . وإلى جانب ذلك كان الناس يذبحون ذبيحة يقدمونها خالصة للآلمة ولا يأكلون منها شيئا ، بل يحرّقون جنبها ويذرون رمادها حتى لا يشارك إنسان في أكلها . والغرض من هذا الضرب من التضحية ترضيه الآلمة حتى لا يشارك إنسان في أكلها . والغرض من هذا الضرب من التضحية ترضيه الآلمة حتى لا تنزل غضبها في صور الإيذاء والشر .

أما العيد الثماني فهو عبد الإله ديميتر Demeter وابنته كورى Korê ومن Thesmophoria ومن ويسرف بعيد الخصب أو التناسل ، ويسمى تسموفوريا علم النساء بعض التعاويذ السحرية وأشياء أخرى تجلب الخصب وتحقق النسل.

و بختص العيد الثالث بالإله ديونيسوس Dionysus ، إله الحمر ، حيث تفتح

<sup>(</sup>١) ليس غرضنا البحث فى الديانة الإغريقية لذاتها ، بل من جهة صلتها بالفلسفة اليونانية وأحرما فيها ولهذا السبب آثر نا القسمة التي أوردناها . ويذهب بعض المحدثين لمل أنواع أخرى من التقسيم ، وذلك بالنظر لمل رقى الديانة وتطورها ، مثال ذلك ما فعله جلبرت موراى في كتابه دخس مراحل للديانة الإغريقية ، الأولى ديانة السهاء ، ثم آلحة أوليب ونزول الآلحة لمل الأرض ، وثالمها ديانة التلامية في للدارس اليونانية ووراسها حالة الدين عند الأيقورين والرواقين، وخامسها السراح بين الديانة اليونانية وين اليهودية والسبعية في القريض الأولى والثانى بعد الميلاد .

دنان الحمر فتخرج منها أرواح المونى إلى الفضاء . ثم تدعى أرواح المونى من الغبور ، ويستقبل كل شخص أرواح موتاه فى منزله ، ويحتفل و إياها بهذا الميد ، حتى إذا هدأت استقرت مرة ثانية فى أما كنها ، وأصبحت الدور والشوارع نظيفة من المولى . ويذهب بعض العلماء فى تفسير هذه الطقوس إلى القول بأن نمو المحاصيل الجديدة ، وولادة الأبناء وعوهم ليس إلا عودة الأرواح القديمة إلى الأرض ، فينبنى تطهيرها من الأدناس حتى تمود صافية نقية .

هذه الأعياد كانت قديمة قبل أن تسود الآلهة الأولبية ، وظلت متوارثة دون أن يعرف الناس السر فيأصلها القديم. وتفرعت عنها أعياد أخرى فيالمدن البونانية ، واستمرت شائمة حتى العصور المتأخرة ، وكان بعضها يعد من الأسرار التي يحتفظ بها الكهنة .

أما الكهنة فكان عددهم كبيرا ، تعيمهم الدولة ، وهم الذين يقومون بالوظائف الدينية في الأعياد المختلفة ، و يرتبون مراسمها من تضحية وموسيقي وأشمار وترانيم وغير ذلك . وكانوا يكسبون من ذلك مالا وجاها ، ويؤمن الشعب عا يعلمهم الكهنة إيمانا لا شك فيه . وعمن نجد صورة كلف المقائد في محاورة أوطيفرون ، حيث يلتقي بسقراط في المحكة يريد أن يرفع الدعوى على أبيه بهمة الفجور ، والحروج على طاعة الآلهة . ويضيَّق سقراط على أوطيفرون الخناق في المحاورة ، حتى يعترف في النهاية بأن الإحاطة بالأمور الإلهية من الصعوبة بمسكان ، ولسكن التقوى هي أن يسر الإنسان الآلمة بالصلاة وتقديم الضحايا ، وفي ذلك نجاة الأمر والدول ، كا أن يسر الإنسان الآلمة بإله يقاع الشر بالناس والمدن وإلى هلاكهم .

غير أن سقراط الذي حمل لواء الثورة على الدين كا نجده مصوراً في أشعار

هوميروس وهزيود ، تجدم بحمل الود المظيم لنحلة أخرى وفدت على اليونان من الشرق ، وفاحت منها رائحة الزهد والتصوف ، هي النحلة الأورفية .

#### هوميروس والإلياذة :

[ ١٣ ] واختلف المحدثون في شخصية هوميروس ، أوجد حقا أم كان شخصا خرافيا . ولم يمن اليونانيون بمثل هذا البحث ، فقد كان هوميروس بالنسبة لهم شاعر الأمة ومعلمها ولسانها الناطق. وهو صاحب الإلياذة والأودسا. وكانت الإلياذة عند الإغريق أشبه بالإنجيل عند المسيحيين ، والقرآن عند المسلمين . قالأثينيون كانوا يحفظون الإلياذة عن ظهر قلب في صباهم ، فتكون بذلك أساس تعلم اللغة والشعر . وهي إلى ذلك سجل تاريخي يعرفون منهاحضارة أجداده في ذلك العصر الذي يسبيه المؤرخون العصر الهوميرى ، والذي يقع بين القرن الشـاني عشر والقرن العاشر قبل الميلاد . وتعد حرب طروادة أخطر حوادثه ، وقد استمرت الحرب عشر سنين ، وظل الحدثون في ريب من صمها التاريخية ، وظنوا أمها من خيال الشعراء حتى أثبتت الحفائر الأخيرة التي بدأها ﴿ شلمان ﴾ عام ١٨٦٨ وجود أسوار طروادة وكثيرا من مخلفات الحضارة المسينية الدالة علمها . وإذا كانت سبب الحرب كإيصورها هوميروس هى اختطاف « باريس » أجمل النساء وهى « هيلانة » زوجة ملك إسبرطة ، فهب أجمنون(١) ملك مسينا وشقيق ملك إسبرطة يستنفر المدن اليونانية وملوكها لحرب طروادة واسترجاع هيلانة ، نقول إن السبب الحقيق في الواقع هو النزاع على السلطان بين الغرب والشرق . فلم تنقطع الحروب والغزوات بين اليونان وجيرانها في الشرق

 <sup>(</sup>١) تروى الأسطورة أن أجمنوت هو ابن أتريوس ، ابن بيلوبس الذى تنسب إليه شبه جزيرة البلوبونيز ، ابن طخالس ملك فرجيا ، ابن زيوس اله الآلحة .

القريب فى آسيا الصغرى ، بل لقد امتدت الحرب إلى الغرس ، واتخذ الصراع صوراً شتى فى خلال التاريخ بين الفرس والروم .

وكما كانت الالياذة ديوان الشمر وذخيرة اللغة وأصل التاريخ ، كانت كذبك المثل الأهلى الذي يستمد منه الشعب أخلاقه كالنبل والفصيلة وآداب السلوك والشجاعة والعقدي وغير ذلك بما ساد الشعب اليوناني حتى القرن الرابع ، عند ما ظهر أفلاطون فانقد الأخلاق الهومرية بمثلة في أشماره فقداً شديدا في الجمهورية ، حيث يقول: إننا نعجب بهوميروس ولكننا لا نعجب من الرؤيا الكاذبة التي أظهر أجامنون عليها في المنام ، فهذه أشمار تثير المواطف نحو الآلهة وتبعث على النضب ولا ينجى أن نسمح للملمين في الدولة أن يلقنوها حراس المدينة (١) .

غير أن أخطر ما في الأشمار المومرية من أثر فلسني هو فكرة القضاء والقدر وفكرة الفرورة ، وقد تسر بت الفكرتان جيما إلى فلاسفة اليونان ، وأخذوا بهما في تفسير الموجودات الطبيعية والأعمال الإنسانية . وليس التفسير الطبيعي الذي يرد الكائنات إلى صورة ثابتة لا تتغير ، كالبغرة التي تنمو فتصبح شجرة هي هي بعينها إلا تطبيقا لفكرة الفرورة التي تخضع لهما حياة الآلهة والبشر جيما في أقاصيص هوميروس . وعلى الرغم من أن فكرة القضاء والقدر ، أو الجبر، هي المسيطرة في وأن يختار طريقه في الساولة ، وأن يصنع حياته على حسب مايهوي . آية ذلك مافه وأخيل » حين غضب وترك جيش أجمنون . لهذا السبب يرى كثير من المؤرخين أن الإلياذة قدصورت الإنسان بطلا من الأبطال، وأنها قلت من شأن الآلمة حي أصبح موقعها أشبه بشخصيات الشراء وليست أرباباً يقدمها البشر ويعبدونها . فكان ذلك موقعها المشبد بي للتحميات الشعاء وليست أرباباً يقدمها البشر ويعبدونها . فكان ذلك موقعها المشبد بالتحميات الشعاء بداية المحركة العلية التي نشأت في القرن السادس .

<sup>(</sup>١) الجهورية الكتاب الثاني ٣٨٣ .

هزيود:

[ 18 ] ولم تبلغ شهرة هر يود ما بلغه هوميروس . وقد اختلف المؤرخون فى حياته ، قبل إنه ولد سنة ٩٤٠ و توفى ٧٧٧ ، وقبل بل فى سنة ٩٥٠ ، والأرجح أنه عاش فى القرن الثامن بعد هوميروس . ولد هر يود فى غرب آسيا الصغرى ، ورحل مع أبيه إلى اليونان، واستقر فى مدينة أسكرا من أعمال بوتيا. وكانت الأسرة فقيرة يشتفل أفرادها بالزراعة والرعى ، وأخذ هر يود ينشد الشعر وهو يرعى قطمان الغنم فى سفوح جبل هليكون ، فنبغ فى النظم ونال عدة جوائز على قصائده ، وأشهرها « أنساب الآلحة » و « الأعمال والأيام » .

يصور هزيود فى قصيدته ﴿ أنساب الآلمة ﴾ قصة الآلهـ قالنين يعيشون فوق جبل أوليمبوس ، وانتساب بعضها إلى بعضها الآخر . فنى الأصل كانالساء Chaos الذى أنجب الظلام والليل ،ثم أنجب هذان الأثير والنهار،ثم كانت بعد ذلك الأرض مقر جميع الآكمة التى تعيش إما على ظهرها وإما فى باطنها . وأنجبت الأرض الجبال والساء ، وتزوجت الأرض الساء فنشأ عنهما المحيط ، وأبناء من الجبابرة هم النيتان .

وبمضى القصة فتحدثنا أن الأرض أوعزت إلى التبتان أن يقتلوا أباهم السهاء ، واستطاع كرونوس بمساعدة أمه الأرض التي أخفته فى كين أن ينفذ ذلك ، واستولى التبتان على جبل أوليمبوس ، وأنزلوا السهاء من العرش ورضوا عليه كرونوس . م تزوج كرونوس أخته ريا ، وتنبأت الأرض والسهاء بأن أحد أبنائه يقتله ، فابتلم كرونوس جميع أبنائه حتى يتفادى القضاء والقدر ،ولكن زيوس ولد سرا فى جزيرة كريت، حتى إذا شب زيوس خلع كرونوس من على العرش ، وأرغمه على إخراج أبنائه من بطف وأعاد التبتان إلى باطن الأرض .

ثم بحدثنا هزيود في قصيدة الأعمال والأيام عن البشر وكيف يجب أن يسلوا مع الشرف والسكدح والعفة وسأر الفضائل . وقد مر الجنس البشرى بأر بعة أدوار ، المصر النهي حين كان الإنسان سعيدا لا يشتى و يعيش كالآلمة ، ثم المصر الفضى ، ثم النحاسى ، ثم الحديدى . وحين يشير أفلاطون (''في محاورة القوانين إلى الخبط الذهبي الذي يقود الإنسان إلى الخبط المستعبر الفكرة من تلك القصيدة .

ونستخلص من هذا النصوير للآلمة أنها شبهة بالبشركل الشبه ، فهى تتزاوج وتتناسل ، وتسخط وترضى ، وتحب وتبغض ، وتنهادن وتتحارب ، وكل ما تمتاز به عن البشر هو الخلود، أما الإنسان فيتصف بالفناء وقد سرت فكرة الخلود من الأساطير اليوانية إلى الفلسفة وظلت تسيطر على الفكر البشرى حتى اليوم . ولا غرابة أن تجد أرسطو يصف العقل في الإنسان بأنه خالد .

أورفيوس والنحلة الأورفية :

[10] وإذا كان هوميروس وهز بود إغريقيين يصوران فى أشارها الروح الإغريقية الخالصة ، فإن أورفيوس (٢) صاحب النحلة الأورفية أجنبي لأنه من تراقيا، فضلا عن أنه رحل إلى الشرق وتأثر بدياناتهم وما عندهم من صوفية وأسرار بما كان غريبا على الشعب اليوناني . وكان أورفيوس شاعراً وموسيقيا وواعظا دبنيا ، تروى الأقاصيص القديمة أنه كان مغنيا صاحب صوت جميل تنقاد إلى أنفامه وموسيقاه جميع الكائنات كأنها واقعة تحت تأثير السحر ، ويستطيع استشاس الوجوش الضارية في هذا العالم والقوى المخيفة في العالم الآخر . وهو إلى ذلك للملم والني الذي يعرف

<sup>(</sup>١) القوانين ٦٤٤ .

<sup>(</sup>٧) انظر:فى عالم الفلسفة تأليف أحد فؤاد الاهواني، ص ٧ — ١٨ عن أورفيوس والنحلة الأورفية.

الأسرار ويفسرها مثل أصل الآلهة وطبيعها ، والطريق الذي ينبغي على الناسسلوكة في الدنيا والآخرة ، والقواعد التي تجرى عليها النفس لتبلغ مقرها الصحيح . وكان يعلم تلاميذه رقى وتعاويذ تقهم الشر والسوء ، وقد أشار أفلاطون وأرسطو إلى هذه الجاعة التي كانت لا تزال موجودة في القرن الرابع تزاول هذا الضرب من العلاج .

وكانت النحلة سرية ، لايعرف على وجه التحديد نشأتها، ولكنها كانت موجودة في القرن السادس ، والعلة في بقائها سرية ترجم إلى أصولها الأسيوية الغريبة عن دين أهل البلاد . و يشير سقراط في محاورة فيدون إلى مذهبهم ، فيقول : « هناك مذهب جرت به الألسنة في الخفاء بأن الإنسان سجين، وليس له الحق في أن يفتح باب سجنه ليغر هار با ... » (1) ويقول بعد قليل في المحاورة نفسها: « و إني لأتصور أن أولئك الذين أنشأوا الأسرار لم يكونوا مجرد عابثين ... » (٢) فل يكن من الغريب بعد ذلك أن يصف برتراند رسل فلسفة سقراط ومذهب أفلاطون بأنهما متأثران أشد التأثر بالإورفية ، وأن أفلاطون بوجه خاص يلبس مسوح تلك النحلة .

و يتلخص مذهب أورفيوس في أصل العالم وخلق الكون وحقيقة الإنسان، بأن المبدأ الأول هو الزمان ، ونشأت مع الزمان الضرورة ، وهي قانون القضاء والقدرالذي يسيطر على الكون بأسره و يضم أطراف . ثم أنجب الزمان الأثير والعاء والظلام .ثم يشكل الزمان بيضة في الأثير ، ولما تفتحت البيضة خرج منها هانس، أو النور ، وقيل إن البيضة انفلقت نصفين صار أحدام السهاء والآخر الأرض . أما النور فهو أول ما أنجبت الآلمة، وهو خالق هذا الكون وجميم ما فيه من كائنات ومن أسما ثهزيوس، وديونيسوس (الحر) وإيروس (الحب) ، و بان (التناسل) ، وميتيس (العقل) .

<sup>(</sup>۱) محاورات أفلاطون نرجة زكى نجيب محود — ص ۱۷۶. (۲) ص ۱۹۰.

وأنجب النور ابنة هي الليل ، انصل بها فتكونت منهما الأرض والسهاء ، وتروجت الأرض السهاء ، فأعقبا ثلاث بنات وستة بنين . ولما علم أورانوس ( السهاء ) أن أبناءه سوف يقضون عليمه ألتي بهم في نهر تارتاروس . وغضبت الأرض فأنجبت التيتان وهم مردة جبابرة ، وكرونوس ، وريا ، وأوقيانوس ، وتينس . وتغلب كرونوس على أبيه أورانوس فصرعه ، وتر وج اخته ريا ، فلما أنجبا ابتلع كرونوس أبناءه ، غير أن ريا ساعدت زيوس على النجاة وأرسلته إلى كريت ، حتى إذا بلغ أشده ابتلع النور فأخذ عنه القوة ، وأصبح البد، والوسط والنهاية الكاشيء .

تم شرع زيوس يرتب أمور العالم ، فنزوج ريا التي أصبحت « ديمتر » ، وأنجبا « برسيفونى » التي اغتصبها زيوس فحلت منه ديونيسوس . واستطاع التيتان أن ينزعوا الطفل من حراسه الأشداء ، ثم مزقوه وأ كلوا لحمه . ولما علم زيوس بذلك سلط على التيتان الرعد والبرق فأبادهم ، وأعاد ديونيسوس إلى الحياة ، وأصبح ديونيسوس إلى الحياة ، وأصبح ديونيسوس إلى الحياة ، وأصبح ديونيسوس إلى الحياة ،

وجمع زيوس رماد التيتان وخلق منه الإنسان فأصبح مركبا من طبيمتين طبيعة الإثم والشر التي ورثها عن التيتان ، والطبيعة الإلهية التيأخذها عن ديونيسوس الذى أكل الثيتان لحمه .

وقد أصبحت نظرية النفس كما تصورها النحلة الأورفية سائدة عند كثير من الفلاسفة منذ اليونان حتى اليوم . فالنفس متميزة عن البدن الذى يمد سجنا أو قبرا لها ، ووجود النفس في البدن عقوبة لها لتلك الخطيئة الأولى التي ارتكبها الجنس البشرى إذاً كل التيتان كما ديونيسوس ، وقد نشأ الإنسان من التيتان كما رأينا .

ولماكان وجود النفس فى البدن تنفيذا لمقوبة قديمة ، فليس الانتحار مشروعاً ، وهي الحجة نفسها التى يسوقها سقراط فى محاورة فيدون ، إذ يجب أن تظل النفس فى رقتة البدن حتى تستكل العقوبة للفروضة .

و يجب على النفس وهى فى حجة الجسم على وجه الأرض أن تتبع قواعد مسينة من الطعام والشراب ، وأن تخضع لعبادات خاصة تعد من الأسرار الخفية إلا عن الأتباع والمريدين . فإذا تطهرت النفس بأنواع العبادات وألوان الزهد بلفت السعادة الدائمة فى حجة الآلهة . أما إذا تدنست واتبعت حياة الفسق والفجور تناسخت . فلا غرابة أن يكون فيثاغورس قدتأثر بمذهبهم فى النفس والتناسخ ، وتأثر سقراط وأفلاطون بقيدتهم كما ذكرنا .

#### مصادر الفلسفة اليونانية

### الكتب الفلسفية:

[17] أهم ما تمتاز به الحضارة بوجه الإطلاق الكتابة ، وهي عبارة عن رموز اسطلاحية تدون الكلام الذي ينطق به للرء و يسبر به عن فكره ، ويستطيع بذك أن يتفاهم مع غيره من الناس . فلما توصل الإنسان إلى تقييد الألفاظ المسبوعة في أشكال وصور يرسمها ليدل بها على الحروف والكلمات ، لم يستطع أن ينقل فكره في الحاضر فقط ، بل أن يسجله على الزمان ، ليطلع عليه من يشاء في المستقبل .

وتمتاز الحضارة اليونانية بأنها اكتشفت نوعا من الحروف الأبجدية بخنزل الكتابة الحنزالا شديدا ، على عكس قدماه المصريين في كتابتهم الهير وغليفية . وأصبح من الميسور لعلماء الإغريق وفلاسفتهم أن يؤلفوا الكتب يودعون فيها أفكارهم ويحفظونها لمن يأتى من بعدهم ، ويبيحونها لمن يريد النزود من للعرفة . فقد كان العم على خلاف البلاد الآخرى مباحاً ، وهذا سر من أسرار تقدم الغلفة اليونانية .

وقد بدأ التدوين في هيئة كتب في القرن السادس ، واشتد في القرن الخامس ثم الرابع ، وأصبح بسد ذلك سنة مألوفة . ومع ذلك فهناك فلاسفة حرموا على أخسهم تدوين الحسكة لأنها أرفع من أن تقيد طي الأوراق ، ولأنها أبداً في تطور وتطلع إلى السكال . ولم يدون قيثاغورس فلسفته ، ولا طاليس ولا سقراط ، بل إن

أفلاطون لم يكن يسد المحاورات التي كتبها نسيرا عن فلسفته و إنمسا هي النسلية ، أما فلسفته الحقة فسكان يلقبها دروساً في الأكاديمية ويتلقاها عنمه تلاميذه سماعاً .

ولكن معظم فلاسفة الإغريق كانوا يؤلفون الكتب ، وكانت تك الكتب متنظم فلاسفة الإغريق كانوا يؤلفون الكتب ، وكانت تك الكتب متداولة بين الطبقة للثقفة في زمامهم . وعا يروى في ذلك أف فيلاوس الذي كان من أتباع الفيثاغوريين كان أول من ألف كتابا عن مذهبهم ، فأذاع بذلك فلسفتهم التي ظلت سراً حول قر نين من الزمان . ويقال إنه فعل ذلك لحاجته بلك فلسفتهم التي فلاطون اشترى نسخته من أقر بائه بمبلغ كبير من المال ، وإنه استقى نظريته التي أودعها محاورة طياوس من ذلك الكتاب .

ويقال كذلك إن أنكساجوراس كتب كتاباً واحداً جيد التأليف حسن الأسلوب، و إنه أذاعه في الناس بشن زهيد جداً ، حتى لقد كان يباع في ملاعب أثينا بدراخمة واحدة ، وذلك في أواخر القرن الخامس ، و إن الجمهوركان يعرف جميع ما جاء فيه لسهولته .

ثم عنى الحكام باقتناء الكتب ، وهى مخطوطة بطبعية الحال ، وحفظها فى مكتبات عامة أو خاصة . ويقال إن بسستر اتوس حاكم أثبنا ، و بوليقراطس طاغية ساموس ، كانا أول من اقتنى دو راً الكتب فى أواخر القرن السادس . وأصبحت تجارة الكتب فى أثبنا خلال القرن الخامس شديدة الرواج . واحتفظت جميع المدارس الفلسفية الكبرى ، مثل أكاديمية أفلاطون ، ومدرسة أرسطو بمجموعات كبيرة من الكتب . وأنشأ بطليموس مكتبة مشهورة فى الإسكندرية فى القرن الثالث قبل الميلاد ، ويروى التاريخ قصة حريقها وكانت تنافسها فى برجام من أعمال

آسيا الصغرى مكتبة أخرى كبيرة . وظلت المكتبات تُنشأ في المدن الجديدة مثل روما في النرب وأنطاكية في الشرق كلا ظهرت الحضارة في مدينة من المدن، فتعددت بذلك النسخ المخطوطة وتسكاثرت ، وما بقي لدنيا اليوم من تلك المخطوطات إنما هو التراث الذي حفظه لنا التاريخ على مر الزمان .

فأول مصدر نعتبد عليه في معرفة مذاهب القدماء من الفلاسفة هو الرجوع إلى كتبهم نفسها التي سطروا فيها آراءهم . والأمر في أولئك الذين لاتزال كتبهم باقية بين أيدينا سهل يسير ، فليس علينا إلا أن ننظر فيها ، كالحال في محاورات أفلاطون أو كتب أرسطو .

#### الكشف عن نصوص القدماء:

[17] ولكن المشكلة الى تواجه المؤرخ هى معرفة فلسفة أولئك الذين فقدت آثارهم ، وضاءت مؤلفاتهم ، أو أولئك الذين لم يدونوا فى زمامهم . ومن أجل ذلك كان لا بد لنا أن تحمل مشكلة المصادر فى الفلسفة اليونانية قبسل أن تمضى فى التأريخ لها .

وقد عنى القدماء فى العصور المختلفة التى جاءت بعد عصر ازدهار الفلسفة اليونانية بعرض آرائهم ، فحفظ المتأخرون بما جموه كثيرا من تلك المذاهب المفقودة . وعوّل العرب على هؤلاء المتآخرين فنقلوا الفلسفة ، و محاصة مااتصلت بالفلاسفة قبل سقراط ، مشوهة ، ونسبوا إلى بعضهم ما لم يصدر عنه بأى حال . بل لقد نسبوا إلى أرسطو كتابا يتمارض مع فلسفته كل التمارض وهو « الأثولوجيا » مع أنه ترجة لبمض تاسوعات أفلوطين . ولم 'يشن العرب بالبحث فى مشكلة الانتحال محماً عليا

منتظما، ولا كذلك فلاسفة الأوربيين في العصر الوسيط، حتى كان عصر النهضة، وظهرت المجاهات جديدة ابتداء من القرن السادس عشر تطالب بالعودة إلى القديم والنظر في الأصول اليونانية ذاتها، حتى نضجت وأثمرت في القرن التاسع عشر على يد الأستاذ هرمان ديلز Diels ، فنشر نصوص فلاسفة الإغريق في كتابين، أولها عام ١٨٠٩، بعنوان « آراء الإغريق Doxographi graeci » وفي كذلك عام ١٩٠٣ بعنوان « ما قبل سقراط Vorsokratiker » . وعنى كذلك أوسنر Usener سنة ١٨٨٧ بنشر مصادر الفلسفة الأبيقورية ، كما ألتي بول تارى المستوين .

والمهج الذى اتبعه دياز هو تنبع النصوص الواردة عند مختلف المؤرخين واستخلاصها ونسبها إلى صاحبها ، وقد تيسر له من ذلك أن يعرف أن المتأخرين كانوا ينقلون عن المتقدمين واحداً بعد الآخر ، حتى يبلغ المصدر الأول ، وهو فى الناب الوفر اسطى أول رئيس للدرسة بعد أرسطو .

أنواع الممادر: المدارس الفلسفية .

[۱۸] يقسم و تسار (۱) ع كتابات قدماه المؤرخين ثلاثة أقسام على النحو الآنى: كتابات تختص و بالآراء » doxographical ، وأخرى تختص بالسيرة وأخبار الفلاسفة الفلاسفة . وهو يجسل وأخبار الفلاسفة الفلاسفة . وهو يجسل في القسم الأول ثاوفراسطس ، و بوزيدونيوس الرواق ، وأيتيوس، وستو بايوس . وفي القسم الثاني أرستكسينوس، وفلاسفة مدرسة الإسكندرية ، وديوجينس

<sup>(1)</sup> Zeller: Outlines of the History of Greek Philosophy, 19. 1, p 5.

لايرتوس ، وهرميبوس ، وفرفريوس الصورى ، ويامبليخوس . وفي القسم الثالث كليتوماخوس من الأكادعية ، وأريوس الرواق ، وسوتيون الإسكندرى ، ثم فيلوديموس وديقلوس الذي أخذ عنه دبوجين لايرتوس .

وقد عرض برنت Burnet بشكل أوسع لمشكلة المصادر في كتابه عن فير الفلسفة Early Greek philosophy ، فبدأ بالفلاسفة الذين يعدون مؤرخين لمن قبلهم ، مثل أفلاطون الذي يشير في بعض الأحيان إلى السابقين فيجلو آراءهم بروح للؤرخ الصادق ، مع أنه قد يتبع أسلوب النهسكم والسخرية .

ومن الغريب أن ﴿ برنت ﴾ يعد أرسطو فيا قرره عن قدماء الفلاسفة أقل من الناحية التاريخية من أفلاطوت ، لأن للم الأول يناقش المسائل من خلال مذهبه هو ، مما جعله يقلل من شأن بعض نلك الآراء العلمية القديمة . كما أنه كثيرا ما يميل إلى مذهب ويقدح فى آخر ، ومن الواضح أنه لم يعدل فى حكمه على الفلسفة الإبلية .

وفى هذا الحسكم كثير من التحامل على أرسطو . الواقع أن أرسطوكا يعد فيلموقا صاحب مذهب خاص ، يعد كذلك مؤرخاً لقلسفة القدماء ، فهو يسلك فى كل موضوع يكتب فيه ممهجا تاريخيا فيتتبع جميع الآراء التي قيلت في هذا للوضوع ويرد عليها ، حتى يمهد لمذهبه الخاص . فعل ذلك في كتبه الطبيعية وفي كتاب مابعد الطبيعة . ولا ننسى أن أرسطوكان قريب المهد بأولئك الفلاسفة فروى آراءهم للوجودة في كتبهم فعلا ، أو فثلا عن تلاميذ مباشرين . وأرسطوهو الذي رسم العلم يق لتابيذ مباشرين . وأرسطوهو الذي رسم العلم يق لتابيد ثاوفراسطس من بعده .

ويذكر برنت من المدارس الفلسفية الرواقيين ، و مخاصة كريسيسبوس الذي كان يستد على ما جاء عند أرسطو . ثم يذكر مدرسة الشكالة ، و يقف عند سكستوس لمبريكوس ، الذي كان يسنى ببيان التعارض بين القدماء فيضرب بمضهم بسفهم الآخر . ثم مدرسة الإسكندرية وما فعله شراحها على أرسطو بعيدا عن ثاوفراسطس ، و مخاصة سمبلقيوس .

ونحب أن نضيف إلى هؤلاء الشراح من مدرسة الإسكندرية شخصا عرفه إلسرب وألف كتاباً في « أخبار الفلاسفة » هو فرفر يوس الصورى ، الذى اشتهر عندم بكتابه « المدخل إلى المقولات » المعروف باسم إبساغوجي (١).

### رواة الآراء :

[13] على رأس رواة الآراء doxographers ، ثاوفراسطس Theophrastos من لفظة المسلم Theophrastos صاحب كتاب و آراء الطبيعين محفوه و بعن لفظة و كما محفى الرأى . وكتابه هو الأول من نوعه في الإغريقية الذى يسالج تاريخ الفلسفة ، وقد رتبه صاحبه على حسب الموضوعات مثل الله ، والسالم، والآثار العلوية ، والنفس ، والطبيعة ، ويسرد في كل موضوع جميع آراء السابقين منذ طاليس حتى أفلاطون ، دون أن يلحظ الترتيب التاريخي . وقد ذكرنا أن أستاذه أرسطو سبقه في هذا الباب ، ولكنه كان يجعل التاريخ مقدمة للموضوع الذي يبحثه وأصبح كتاب ثاوفراسطس مادة ينهب منها جميع المؤرخين المتأخرين ، أو بجاع التاريخ ، الذين كانوا إما أن محتذوا حذوه في ترتيب الموضوعات تحت عنوان واحد، وإما أن يغيروا الترتيب فيضمون الموضوعات تحت أسماء الفلاسفة .

 <sup>(</sup>١) الففطى: أخبار الحمكماء \_ الطبعة المصرية من ١٧٠ \_ واظر ايساغوجى لأحد نؤاد
 الاعواز مطبعة دار إحباء الكتب العربية ١٩٥٢، والمقدمة عن حباة فرفريوس ومدرسة أفلوطين.

ورواة الآراء كثيرون ، اشهر مهم ثلاثة ، وهم جيما يتعدون على كتاب ثاوفراسطى ، الأول فلوطرخى [ القرن الأول والثانى بعد لليلاد ] وصاحب كتاب « آراء الفلاسفة Placita Philosophorum ، وقد عرفه العرب ، فترجم له التفطى فى أخبار الحكماء بأنه : « كان فيلسوفا مذكورا فى عصره يعلم جزءا متوفرا من هذا الثأن ، وله تصانيف مذكورة بين فرق الحكماء ، منها كتاب الآراء الطبيعية محتوى على آراء الفلاسفة فى الأمور الطبيعية خس مقالات » . وقد عرف العرب ـ فى أكبر الغلن \_ آراء الفلاسفة قبل سقراطمن طريق هذا الكتاب، وعن طريق كتاب فرفر بوس الذى ذكرناه من قبل (1)

والتانى جون ستو بايوس Stobaios [ ٤٧٠ بعــد الميلاد ] وصاحب كتاب « خلاصة آراء الطبيعين Eclogae Physicae » ، وهو أوسع وأشمـــل من كتاب فاوطرخس .

والثالث ثمودور الأنطاكي Theodoret [ القرن الخامس بعد الميلاد ] الذي استقى كتاباته من أيتيوس Aëtius [ القرن الأول بعد الميلاد]، الذي اعتمد على كتاب يسمى وآراء القدماء Vestuta Placita ، ألفه بوزيدونيوس Poseidonius [ ١٣٥ \_ ٠٥ ق . م ] رأس المدرس الرواقية .

و يمكن أن نضيف إلى هؤلاء الثلاثة شيشرون [ ١٠٦ ـ ٤٣ ]، فهوكما يمده برنت من رواة الآراء عندما يتحــدث عن قدماء فلاسفـــة الإغريق ، وذلك في

 <sup>(</sup>١) لم يبعث أحد كنب أخبار الفلاسفة الموجودة فى اللغة الدينة ، كالفطى وابن أبى أصبعة
 وابن النسديم والمصهرزورى ، ومعرفة الأسول الى استظى منها مؤلاء أخبارهم ، وعلى أى
 الكتب اعتمدوا .

كتابيه De Natura Deorum ، Lucullus ، فني الأول يلخص آراء الفلاسفة مستحدا على ثاوفر اسطس ، وعنه أخذ كار نيادس Karniades [ ١٢٩ ق . م ] رئيس الأكاديمية .

رواة الآرا. والسير :

[70] وهناك بعض المؤرخين جموا بين رواية الآراء وحكاية الأخبار والسناية بالسيرة ،وهم الذين يسميهم برنت Biographical Doxographers ،و يذكر ممهم هيبوليتوس Hippolytos [ القرن النالث بعد الميلاد ] صاحب كتاب الرد على الملاحدة . وقد عاش هيبوليتوس في روما في ذلك العصر الذي اشتد فيه الصراع بين المسيحية و بين الوثنية . وقد استقى كتابه من ثاوفر اسطس من جهة ومن مصادر أخرى مروى سيرة الفلاسفة مثل طاليس وفيثاغورس وهرقليطس وأبنادقليس .

ويضع برنت ديوجين لا برنوس Laertios [القرن الثانى بعد الميلاد] من جملة هذه الطائفة الى تجمع بين الآراء والسير ويعد كتابه المعروف بعنوان «حياة الفلاسفة وآراؤه» من أهم المصادر ، لأن معظم كتابه المخطوط ، وهو نسخة وحيدة، قد وصل إلينا كاملا ما عدا جزءا من الكتاب السابع . ويبدو أن دويوجين قد استفاد من مصادر متعددة أخذ مها سيرة الفلاسفة ومذاهبهم(۱).

رواة السير :

[٢١] أما أصحاب السير فعظمهم نشأ في مدرسة المثانين من أتباع أرسطو،

<sup>(</sup>١) انظر الوصف الكامل لكتاب ديوجين لايرنوس في الجزء الأول من تاريخ الثلبغة تأليف ريفو Rivand: Hist. de la Phil. Tome L P 6.

فكتبواعن حياة عظاء القدماء من الفكرين. ويقال إز ديكار خوس Dicaearchus الذي كان تليذ أرسطو وثاوفر اسطس ، وكتب كثيرا من الكتب التاريخية ، هو أول من وضع هذا المهمج من تأليف السبر ، فكتب عن حياة الحكماء السبسة وفيثاغورس وأفلاطون وغيرم . ثم أخذ عنه أرسطون Ariston من جزيرة خبوس [ توفى حول ٢٧٥ ق . م ] وكان من الرواقيين ومعاصرا الأبيقور ، وكتب عن سيرة أيقور وعن سبرة هرقليطس .

ثم نجــدكذلك سوتيون Sotion السكندرى [حول ٢٠٠ ق. م] يؤلف فى حياة الفلاسفة على النماقب، وقد لخص كتابه فيا بعد هرقليدس ليمبوس الذى عاش فى الإسكندرية أيضا حول ذلك التاريخ.

وفى العصر خسه ألف هرميبوس Hermippos الأزميرى كثيرا من تواريخ الحكاء التى فقل عنها المتأخرون، وكذلك مشائى آخر يعرف باسم ساتيروسSatyros وله كتاب عن حياة مشاهير الرجال، وقد لخصه أيضا هرقليدس ليميوس.

وقد عمكن أن يعد ديوجين لايرتوس من أصحاب السير في بعض الأجزاء من مؤلفه .

المؤرخون: Chronographers

[۲۷] بقى أن نبين كيف اهتدى المؤرخون إلى تحديد أزمنة الحوادث والأشخاص. و برجع الفضل فى ذلك أولا إلى إرانستينس Eratosthenes [ ۱۹۲ – ۲۷۰ م الى أبولودورس من بعده [ ۱۹۰ – ۱۹۰ ق ، م ] . وكان أبولودورس تليسذ بانيتوس الرواقى ، ثم ذهب إلى الإسكندرية ولزم أرسطرخس . ولما طرد بطليموس القلاسفة عام ۱۶۲، توجه أبولودورس إلى برجام حيث أحسن ملكها استقباله فأهدى

إليه كتابه فى التاريخ ، ثم انقل إلى أثينا حيث توفى بها . أما الطريقة التى يستسد عليها فى تحديد زمن الحوادث ، فهى كا فعل أرسطرخس ، أن يبدأ بسقوط طروادة عام ١٠٤٠ ق . م ، ثم يتخذ من الأحداث الكبرى قط ارتكاز لما قبلها ومابعدها، مثل تولى ملك مشهور العرش ، أو سقوط مدينة ، وغير ذلك . يضاف إلى ذلك دورات الألماب الأولمبية التي كانت تقع كل أربع سنوات و إذا كان مولد الفيلسوف ووفاته معروفين ذكرها، و إلا ذكر فقط عام ازدهاده المسهودة وكنا الأطباء يعدون سن الأربعين هى سن النضج والازدهار . ومن الأعوام المشهورة فى تاريخ اليونان ارتقاء بوليقراطس العرش عام ٥٣٧ ق . م ، وسقوط مدينسة سارديس ١٤٥ ق . م ، وسقوط مدينسة سارديس

#### الحكماء السمة

### رواية أفلاطون :

[77] في محاورة « بروتاجوراس » (1) إشارة طويلة المحكاء السبعة ، تعد أول مصدر يوثق به في معرفة هؤلاء الحكاء ، وصلة حكمهم بالفلسفة . والمحاورة كا نعرف تقع في يبت كالياس أحد أغنياء أثينا ، حيث يلتق سقراط مع ثلاثة من السفسطائيين م بروتاجوراس ، وهبياس ، و بروديقوس . و يتطرق الحديث إلى تفسير كلة « شاق » محمد المحمد المحمد عند و المحمد المحمد

« طالبس من ملطية ، وبيناقوس Pittacus من مينيلين ، وبياس Bias من بينين ، وسولون الحاص بنا (۲) ، وكليوبولس Cleolubus من لندس مجزيرة رودس ، وميسون Mysol من خيناى . لقد كان هؤلاء جميعا من أتباع الثقافة المقدمونية وعجبها ، تقوم حكمتهم على عبارات مأثورة قصيرة كثيرا ما ينطقون بها . ثم إنهم اجتمعوا وأهدوا إلى معبد أبولون في دلني أول غار حكمتهم ، وهي تلك للدونة على باب المبد والتي بلغ من شهرتها أن جرت على كل لسان على « اعرف فسك » و « خير الأمور الوسط » .

<sup>(</sup>١) بروتاجوراس ٣٤٣ . (٢) بريد أنه من أثبنا .

تم يضيف سقراط إلى ماسبق أنه استطرد هذا الاستطراد ليبين أن « الإيجاز» الخاص بأمثال الحسكاء هو أسلوب الفلسفة في القديم من الزمان .

ولما كان أفلاطون أقدم الذين أشاروا إلى الحسكاء السبعة ، وكان قريب العهد مهم فضلا عن عقليته الفلسفية ، فإن رأيه بعد أوثق ما بمكن الأعباد عليه . والذي يستفاد من النص السابق الذي أوردناه عن محاورة بروتاجوراس، أن أقدم صور الفلسفة كانت الحسكم المأثورة الموحزة التي تهدف إلى إرشاد الناس في سلوكهم نحو الخير . أو هي الحكمة العملية التي تفيد الناس في حياتهم وأمور معاشهم . وأول شرط فيها أن تـكون موجزة تلخص الساوك العملي وتملم الفضيلة . وليس ما ضله سقراط حين أراد أن يصل إلى حد كلى الفضيلة إلا أثراً من آثار الحكاء السبعة في إيجازهم الذي يلخص الأحوال الجزئية . هــذا إلى أن أساس فلسفة سقراط يقوم على تلك الحكمة المأثورة واعرف نفسك » . يضاف إلى ذلك أن الحكمة الثانية التي ذكرها أفلاطون ﴿ خير الأمور الوسط ﴾ كانت أساس فلسفة كثير من القدماء ، وقد سموها و الاعتدال ، ، سواء في التوسط بين قوى النفس كا تجد عند أفلاطون ، أو الفضيلة الأرسطية التي يعرفها بأنها ملكة الوسط العدل بين طرفين إفراط وتفريط.

## رأى المتأخرين :

[72] ثم نُسِجت الأقاقصيص حول الحسكاء السبعة ، واختلف المتأخرون من المؤرخين في أسمائهم ، وفي الحسكم التي جرت على ألسنهم . أما ديوجين لا يرتوس فإنه يستبدل برياندر [700 ــ 800] طاغية كورثة بميسون الذي ذكره أفلاطون .

ويقال إن أفلاطون أغفل ذكر برياندر متعدا لأنه كان يكره الطناة . ومن المؤرخين من بجعل فيثاغورس ، أو أرفيوس ، أو أنكسا جوراس ، أو بسستراتوس وغيرم ، حتى لقد تريد أسماؤم طى العشرين . طى أن الإجماع بين المؤرخين \_ على اختلافهم فى قوائمهم \_ قد انقد على أربعة م : طاليس و بياس و بتاقوس وسولون ؟ وأن طاليس هو أولمم بغير نراع .

و بحدثنا فلوطرخس أمهم اجتمعوا فى كورنثة بدعوة من برياندر حيث دار بيمهم حوار طويل .

ومن الأقاصيص التي تروى عهم أن بعض الصيادين استخرجوا من البحر كرسيا من الذهب ، ثم تنازعوا على امتلاكه ، فتوجهوا إلى دلتي فأنبأتهم السكاهنة أن الذي يأخذه و أحكم رجل » . ودار الصيادون على جميع الحسكاء السبعة ، فإ يحدوا فيهم حكيا جديرا بهذه الصفة ، فأعادوا السكرسي إلى أبولون في دلني . ومنزى هده القصة ان الحسكة صفة تضاف إلى الآلمة ، ولا يمكن أن يبلغها أي إنسان . وهذا هو المني الذي ذهب إليه فيثاغورس ، فيا ينسب إليه من أنه قال : لست حسكها Sophos ولسكني محب المحسكة أو صديق لها philosophos

وقد جمع ستوبايوس بعض المأثورات التى تنسب إليهم ، وهى تدور حول الفضائل المختلفة مثل ضبط النفس والأمانة والحث على العمل والصدق واحترام الآباء وطاعة القوانين . وهــذه الحسكم تهدف إلى أمرين : هداية الناس فى الحياة ، وتــكوين المواطن الصالح ، فلها بذلك غرضان أحــدها أخلاق والآخر سياسى . ولا غرابة -

فذلك فإن معظم الحكماء السبعة كانوا من الساسة الذين كانوا حكاما بالقمل للمدن الإغريقية أو كانوا مشرعين مثل سولون .

وممايلاحظ أن كل مدينة كانت تفخر بوجود حكم بدبر أمورها ، وأن اجهاعهم إنما يدل على أتحاد الروح الإغريقية فى القرن السادس على الرغم من تفرق المدن فى غرب آسيا الصغرى أو فى شبه جزيرة البلوبو نيز .

### دأى العرب

[77] وقد انتقلت قصة الحكماء السبعة إلى العرب مشوعة ، فالشهر ستانى فى الملل والنحل يذكر أسماءهم على النحو الآنى : طاليس وأنكسا جوراس ، وأنكسانس ، وأنبذقليس ، وفيثاغورس ، وسقراط ، وأفلاطون . تم قال : « و إنما يدور كلامهم فى القلسفة على ذكر وحدانية البارى تعالى و إحاطته علما بالكائنات كيف هى . . . . . . وقد أغفل المتأخرون من فلاسفة الإسلام ذكرهم ودكر مقالهم رأساً إلا نكتة شاذة نادرة » . أما القفطى فى أخبار الحكماء ، والشهرزورى فى تاريخ الحكماء فقد جعلا « أساطين الحكمة » خسة هم : أبنادقليس وفيثاغورس وسقراط وأفلاطون وأرسطوطاليس . وهذا يدل على تخبط المؤرخين كلما ابتعدوا عن المصادر الأولى ، ويدل فى الوقت نفسه على علو شأن الحكماء السبعة إلى الحد الذى جعل المؤرخين العرب يضيفون إليهم سقراط وأفلاطون ، بل وأرسطو ، فقصروا بذلك هؤلاء الحكماء على الفلاسفة فقط ، مع أن الصورة الأولى لهم تبين أنهم كانوا إلى الخلمة النظرية المحضة .



# المدرسة الأيونية

### ملطية في القرن السادس

[٣٦] تتألف المدرسة الأيونية من ثلاثة فلاسفة هم طاليس وأنكسمندريس وأنكسمانس وهم جميعا من مدينة ملطية ، ولفلك تعرف المدرسة بالمسلية . وقد أطلق عليهم أرسطو اسم الطبيعيين الأولين ، فاشتهرت المدرسة بذلك أيضا ، ولو أنه يضم إليهم هرقليطس باعتبار أنه قال بالنار مبدأ أول . وقد يطلق عليها أيضا المدرسة العلمية .

وتمد ملطية أم ثغور أيونيا ،وأشهر مدنها الاثنتى عشرة التى ألفت فيها بينها أحلاة قديمة . وهذه المدن هى : ملطية ، وميوس، و بريين،وساموس، و إنيسوس،وقولوفون، ولبدوس ، وتيوس ، وإرثرا ، وخيوس ، وكلازومينا ، وفوقايا .

وتقع ملطية على مصب نهر مياندروس ، وكانت أصلح ميناء لاستقبال السفن ، إذ تحميها جزائر صغيرة عند مدخل الثنر . وكانت سفن التجارة تجوب البحر الأبيض حاملة البضائم إلى رودس وكريت وفينيقيا ومصر ،أو إلى جزر بحر إيجة وشبه جزيرة اليونان . وقامت تجاربها على أمور ثلاثة ،التين وزيت الزيتون والصوف من المحاصيل الزراعية في هذه المنطقة ، والبضائم التي كانت ترد من الهند وقارس براً ثم تحط في مدينة سارديس عاصمة ليديا ، والآنية التي اشهرت ملطية بصناعها في القرن السابع وقد دلت الحفائر في مصر على وجودها فيها . وأثرت ملطية من هذه التجارة ثراء هظها يسر لها بناء الفصور ومعيشة الترف ، كا يسر لملاحبها الاطلاع على أخلاق الشعوب المجاورة والاتصال بعاداتهم وعقائدهم وعلومهم . وقد اضطرهم ركوب البحار المي معرفة على مرفة على أخلاق

وشهدت ملطية الصراع بين ليديا و بين الفرس وعاصرت أشهر ماوك ليديا وهو قارون Groesus الذي حكم من ٥٦٠ إلى ٥٤٠ ، حين تفلب عليه سيروس ملك الفرس وأخضع ليديا لسلطانه . وترك الفرس الحرية لملطية تحت نفوذهم ، ولم يطق أهل ملطية صبرا فتاروا عام ٤٩٤ ، وعندئذ خرب الفرس للدينة ولم تقم لها بعد ذلك قائمة . وانتقلت القلسفة إلى جنوب إيطاليا .

#### طـاليس

حياته :

[77] ولسنا نعرف الشيء الكثير عن حياة طاليس أول الفلاسفة وأول الحكماء السبعة. يقال إنه زها عام ٥٨٥ ، في السنة التي وقع فيها كسوف الشمس الذي تنبأ به . ويذهب هيرودونس إلى أن طاليس من أصل فيذيق من بيت شريف أما أبوه فيسمى إجزاميس Examyes ثما يدل على انتفاء أصله السامى ، ويغلب أنه من كاريا في غرب آسيا الصغرى . والأرجح أنه زار مصر ودرس فيها الهندسة بوجه خاص .

و تتضارب روايات المتأخرين أكتب كتبا أم لم يكتب. ولا نجد عند أفلاطون أو أرسطو إنسارة لهذه الكتب. ويقال إنه كتب كتاباً بمنوان « الفلك الليلي » نظمه شعرا . ويعزو إليه بمض المؤرخين كتابا في « الاعتدالين » . وذهب البعض الآخر إلى أن له كتاباً في « العلل الأولى » يروى عنه جالينوس العبارة الآتية : « الماء هو المادة الأولى ، ومنه نشأ كل شيء . ولقد أوضحنا ذلك في المقالة الأولى » . والأرجع أنه لم يؤلف كتبا ، بل تلميذه أنكسندريس هو صاحب كتاب « في الطبيعة » .

#### حکمته وسیاسته :

[٢٨] وقد عده القدماء حكيا ، وسياسيا ، وعالما رياضيا وفلكيا وفيلسوة .

فهو من جملة الحسكما، السبعة ، كما ذكرنا ، ويروى أنه حين أحس مخطر الفرس انفق مع بياس حكم ببربين ، وكانت تلك المدينة قريبة من ملطية ، على نصح المدن الأيونية بالاتحاد ، وعلى أن يعقدوا اجماعا في تيوس . ولعل هذه النصيحة السياسية هي التي جلبت له الشهرة كا حد الحسكما، السيمة ، ولم يكن الفلاسفة في اليونان بميدين عن الأحداث السياسية .

أشار أفلاطون إلى طالبس فى أكثر من موضع ، فقد سبق أن ذكره أول الحسكاء السبمة فى محاورة بروتاجوراس . و يشير إليه فى محاورة بيتيانوس<sup>(1)</sup> حيث روية خادمة طالبس أنه : «كان منهمكا فى النظر إلى السباء حتى غفل عن روية ما تحت قدميه ، فوقع فى بثر 4 . ثم يضيف سقراط : « أن هذه الفدرة تنطبق كذلك على جميع الفلاسفة ، لأن الفيلسوف مجهل جهلا تاما ما يسله جاره . إنه لا يجهل ما يسمله فقط ، بل لا يكاد يعرف إذا كان إنسانا أو حيوانا . . . ك .

و إذا صرفنا النظر عن أسلوب المهسكم الذى يتبعه سقراط ، وجدنا أن الهدف الذى يرمى إليه هو أن يحول أنظار الفلاسفة من البحث فى العالم الخارجي إلى البحث فى العالم الخارجي إلى البحث فى الإنسان ، وتقوم القلسفة السقراطية على هذا المبدأ .

<sup>(</sup>۱) بتباتوس ۱۷۱.

# عالم فلکی وریاضی :

[٣٩] كان أفلاطون إذن يعرف شهرة طاليس فى علم الفلك ، وكان يعرف إلى جانب ذلك شهرته فى ابتداع مخترعات يمكن تطبيقها فى الصناعة أو فى الحياة الإنسانية ، حتى لقد ضرب به المثل فى الكتاب العاشر من الجهورية (١).

و يجمع المتأخرون من المؤرخين أنه كان عالما فلكيا ورياضيا ، إذ تنبأ بكسوف الشمس فى ٢٨ مايو ٥٨٥ الذى وضع حداً العجرب الدائرة بين الهيدبين والميدبين ، وأنه نقل علم الهندسة عن المصريين إلى بلاد الإغريق، وعرف بُشد السفينة وهى فى عرض البحر، وارتفاع الهرم من قياس ظله ، واعتدى إلى بصن النظريات الخاصة بالمثلث والدائرة .

و يشك المحدثون في أن مقدرة طالبس في علم الغلك يسرت له التنبؤ بالكسوف للذكور . أما البابليون والمصريون فكانت عندهم قوائم يسجلون فيها مشاهداتهم مئات وآلاقا من السنين . ولمل طالبس تنبأ به صدفة ، وبخاصة لأنه كان يتصور الأرض أشبه بقرص لا دائرة . وكذلك لا يمكن الجزم بأن طالبس سبق المصريين في علم الهندسة ، كل ما في الأمر أنه نقل العلم إلى بلاد اليونان ، فأفسح العلريق في المستقبل أمام أقليدس "كا .

وقد خدمت محترعاته الفلكية الملاحين ، فيقال إنه وضع تقويما فلكيا يسمى parapegma بعد أقدم ما عرف من نوعه ، وفيه يبين أوجه القمر ، وحركة الاحدادين ، والخبر بمالة العلمس.

<sup>(</sup>۱) الجهورية ۲۰۰ . (۲) انظر سارتون س ۱۷۰ ، ۱۷۱ .

### الماء أصل الأشياء:

[٣٠] و يشير أفلاطون إلى مذهبه في « القوانين » دون ذكر اسمه ، في السبارة المشهورة « جميع الأشياء عملومة بالآلميسة » panta plère theon = πάντα πλήρη Θεών ، ولكن أرسطو يصرح باسمه فينسب إليه هذه السبارة في حكتاب النفس . وسوف نناقش هذه السبارة بعد أن نبسط رأى أرسطو في فلسفة طالميس . قال في كتاب ما بعد الطبيعة :

و طاليس ، مؤسس هذا الضرب من الفلسفة ، يقول بأن المبدأ هو لله ( وهذا هو السبب في قوله إن الأرض تطفو فوق الماء ) . ولا ربب في أن الذي أدى به إلى هذا الاعتقاد ملاحظته أن جميع الأشياء تعذى من الرطوبة ، وأن الحار تصه ينشأ عنها ويجيا بها ( لأن ما تنشأ عنه الأشياء هو مبدؤها ) . وهذه الملاحظة هي التي جملته يأخذ بهذا التصور ، وكذلك ملاحظة أخرى هي أن بذور جميع الأشياء رطبة بالطبع. ويذهب البعن إلى أفلاطون ] إلى أن قدماء الكونيين Cosmologistes الحليقة وتصوروا الطبيمة على هذا النحو ، فهم بجملون أقيانوس وتيثمي أصلين للكون ، ويجملون الآلحة تحلف على هذا النحو ، فهم بجملون أقيانوس وتيثمي أصلين للكون ، ويجملون الآلحة تحلف بالماء الذي يسميه الشعراء ستبكى Styx . . . » (1) .

وهنا نجـد أن أرسطو يصل بين تفكير طالبس وبين الشعراء الذين تصوروا الآلهـة أصل الكون، وجمله يخطو بذلك خطوة إلى الأمام، فيقابل بين التفكير الأسطورى والتفكير الفلسفي. وفي أول كتاب ما بعد الطبيعة يذكر أرسطو تاريخ الفكر

 <sup>(</sup>١) أرسطو ـ ما بعد الطبيعة ٩٨٩ ب ٢٠ ـ ٣٤ ـ من ترجعة تريحكو الغرنسية .
 وقد تلمنا النبي بأكمه لأنه غير موجود بالعربية ، وهذا الجزء ساقط من تنسير ما بعد الطبيعة لإن رشد .

وكيف كان التسجب هو الباعث على النظر ، وأول ما لفت الأنظار هو المشكلات الأشد ظهورا مثل حركة القمر والشمس والنجوم ثم نشأة العالم . فالكشف عن الصعوبة والتمجب منها اعتراف بالجهل ، فيحلها المره بأن يكون محباً المخرافة ثم محبا المحكة () philomythos = philosaphos ()

ظم ينب عن ذهن أرسطو تفسيرات هوميروس وهزيود وأورفيوس ، وجل هذه التفسيرات الميقولوجية سابقة على التفسيرات العلية الغلسفية ، وعبها نشأت ؟ واستدل كذلك بأفلاطون الذي أشار إليه في الفقرة السابقة ، وبكون فضل طالبس عند أرسطو أنه نقل التفكير من الميثولوجيا إلى الفلسفة ، فكان طالبس عبا للفلسفة مؤترا لها أي فيلو \_ سوفوس ، لا عبا للخرافة والأسطورة أي فيلو \_ ميثوس ، كا رأينا . وقد غاب هذا المني عن « برنت » فراح بعلق على رأى أرسطو الخاص بطأليس ، وأنه استمد فكرته من النظريات الكونية السابقة عن أوقيانوس وتيشى ، وقال : إن الأمر لا يعدو أن يكون تأثرا عا ذكره أفلاطون على سبيل الإيهام ولا ينبغي أن يؤخذ حرفياً ، ذلك أن أفلاطون في تيتياتوس يقول : إن هرقليطس والسابقين عليه أخذوا فلسفتهم من هوميروس . يريد برنت أن يقطع صلة طاليس بالميثولوجيا ، وأن يجمله فيلسوفا طبيعا على الحقيقة . ولكنه سوف يسجز فيا بعد عن تضير رأيه من أن كل شيء محاوه بالآلمة .

ونص أرسطو الذى أورده عن طاليس واضح لا لبس فيه . فهو فيلسوف لا لأنه قال بالماء مبدأ أول بل لأنه و مؤسس هذا الضرب من الفلسفة » يريد هذه الفلسفة التي تضع المشكلة وتحاول الجواب عنها . مثال ذلك : ما الحقيقة الموجودة وراء الظواهر ؟ وفي هذا تتجلى أصالته وروحه الفلسفية .

<sup>(</sup>۱) ما بعد الطبيعة ۹۸۲ ب ه ۲۰۰ .

وآثر طاليس القول بالمادة مادة أولى عنها تنشأ جميع الموجودات. فهو « واحدى Monist » في الفلسفة . والسبب الذي دعاء إلى هذا القول ماشاهده في الكائنات الحمية من أنها تحيا وتتنذى بالرطوبة . وقد كانت ظروف الحياة في بلاد اليونان ، كالحال في صحراء العرب ، تعتمد على وجود الماء ، فليس من الغريب استنتاج أن يكون الماء علة الحيلة . ومن أجل ذلك أوحى الله إلى رسوله أن يقول « وجعلنا من الماء كل شيء حي (١) .

ولكن برنت يذهب إلى أن المشاهدات الجوية هي التي أوحت لطاليس بفكرته . فالماء يتشكل أكثر من أى مادة أخرى بأشكال مختلفة ، فيكون صلبا وسائلا وغازيا . وأن ظاهرة التبخر من البحار بحوارة الشمس إنما تسحب الماء مها ، ثم يعود مرة أخرى مع الأمطار و بغذى الترع والأنهار و يصب آخر الأمر في البحر .

و ينتقد بيجر (٢) تفسير برنت قائلا: إن أرسطو حين سمى المدرسة الأيونية بالطبيميين ، كان يقصد من لفظة الطبيعة physis = physis خلاف ما نسبه الآن في العم الحديث . فعمى في اليونانية القديمة تدل على عملية النموكا تدل على أصل الشيء . ويوضح بربراند رسل عند كلامه على طبيعيات أرسطو فكرة الطبيعة عند اليونان بقوله: إنها نشأت من النظر إلى حركة السكائنات الحية ويموها ، والتفكير في وود قوة باطنة هي التي تحركها ، وأن هذه القوة الداخلية هي إله من الآلمة . ولكن الطالب في القرن العشر عن برى الطائرة تتحرك لا يفسر حركها بقوة آلمة بل

<sup>(</sup>١) سارتون : ص ١٧٢ ، حبث بدلل على صواب رأى طاليس بالاستشهاد بالفرآن .

yaeger: Theology of Early Greek philosophers, p7. (1)

بقوة ميكانيكية . وأن أرسطو نفسه لم يخل من هذا التصور الميثولوجي عند تفسير حركة الكواكب بوجه خاص .

ولىرجع إلى تقد يبجر حيث يقول: إن مؤرخى القرن التاسع عشر مثل هيجل وغيره من الألمان و بخاصة زار ومدرسته فيهموا اصطلاح أرسطو عن الفلاسفة الطبيعيين فهما حديثا، وأمهم فسروا فلسفهم تفسيرا مينافيزيقيا. على حين أن جومبرز و برنت أكدا صفة قدماء الفلاسفة النجريبية والعلمية ، وأظهرا الفلاسفة قبل سقراط عظهر السلماء المحدثين ، فقطعا الصلة بنهم و بين التفكير المينولوجي .

# كل شيء مملوء بالآلهة :

[٣٦] وليس من السير بعد ذلك تفسير عبارة طاليس: كل شيء علوه بالآلمة ، نلك السيارة التي ذكرها أفلاطون ثم أرسطو من بعده . أما أرسطو فقد ساقها في كتاب النفس ليبين مذهب طاليس ، من أن النفس ممترجة بالعالم كله ، كأن طاليس يريد بالآلمة الموجودة في الأشياء النفس الحركة لها . ولما كان أرسطو يسنى مالنفس مبدأ السكائ الحي ، فقد اعترض على طاليس قائلا: لماذا لا تكون المناصر كالمواء والماء والنار ذات نفس . وينسب أرسطو إلى طاليس في الكتاب نفسه قوله إن النفس محركة للأشياء لأن : في حجر المناطيس نفساً لأنه بجذب الحديد (١٠) وكانت حركة السكائنات الحية وغير الحية مثار تفكير الفلاحقة من قديم الزمان ، وخيل إلى طاليس أن في السكائنات قوى غامضة حية هي التي تحركها ، فقال مرة وخيل إلى طاليس أن في السكائنات قوى غامضة حية هي التي تحركها ، فقال مرة أخرى كل شيء عموء الآلمة ، وقال مرة أخرى بالمناطيس الذي يجذب الحديد . بعبارة أخرى كل شيء عموء الآلمة من سمائها أخرى كل شيء حي ، وكل شيء فيه نفس ، ولكن طاليس أنزل الآلمة من سمائها أونيبوس .

١) كتاب النفس ٤٠٥ ١ ـ ٢٠ .

وحاول فلاسفة العرب تأويل مذهب ثاليس(١) حتى يتفق مع الدين . وأكبر الغلن أنهم نقلوا هـــذه الآراء عن بعض المؤرخين المتأخرين الذين عاشوا ف القرن الخامس والسادس مثل ثيودور وسرجيس الرأمي عيني وغيرها من الذين خلوا الفلسفة اليونانية إلى السريانية ، وعها نقلت إلى المربية فها بعد في عصر الترجة. ولم يبحث حتى الآن أحد في الموازنة بين النصوص العربية وبين التراجم السريانية وأصولها اليونانية ، اللهم إلا بعض كتب خاصة مثل كتاب القولات الذي حققه الدكتور خليل الجر ، وكذلك بعض السنشرقين مثل تكانش وغيره . قال الشهرستاني : ومن المحب أنه قبل عنه أن المبدع الأول هو الماه . . . . فذكر أن من جود الماء تكونت الأرض ، ومن أنحلاله تكون الهواء ، ومن صفو الهواء تكونت النار ، ومن الدخان والأبخرة تكونت الساء ، ومن الاشتعال الحاصل من الأثير تكونت الكواكب . . . . وفي النوراة في السفر الأول مبدأ الخلق هو جوهر خلقه الله تعالى ، ثم نظر إليه نظر الهيبة فذابت أجزاؤه ، فصارت ماء ، ثم نار من المياء مخار مثل الدخان فحلق منه السموات ، وظهر على وجه الماء زيد مثل زيد البحر فحلق منه الأرض ، ثم أرساها بالجبال . وكأن ثالس الملطي إما تلقي مذهبه من هذه المشكاة النبوية . والذي أثبته من العنصر الأول الذي هو منبع الصور شديد الشبه باللوح المحفوظ المذكور في الكتب الإلمية . . . . . . . .

#### قصة الاحتكار:

[٣٣] هذه هي جملة التفسيرات لمذهب طاليس الفلسني ، والذي يعد أرسطو مسئولا عن توجيهه هذه الوجهة الميتافيزيقية . على أن شهرة طاليس في زمانه كانت

 <sup>(</sup>١) يرسمه العرب بالثاء وهو الأسح \_ افتطر الشهرستاني في الملل والنحل ج ٢ ص ٣٤٧
 وما بعدها \_ مطبة حجازى ١٩٤٨ ، ونزهة الأرواح للشهرزورى مخطوط \_ .

إلى علم الغلك أدنى منها إلى الميتافيزيقا المحضة . وقد روينا من قبل قصة وقوعه فى بثر وهو يتأمل النجوم . ويذكر أرسطو فى كتاب السياسة قصة أخرى تدل على براعته فى علم الغلك والتنبؤ بحالة الجو فى المستقبل . قال :

« عرف طالبس بما له من براعة في التنجيم وكان الوقت شتاه أن موسم الزيتون في المام القادم وفير . وكان عنده قدر قليل من المال فدف عرابين لاستثجار جميع معاصر الزيتون في خيوس وملطية بشن بخس، ولم ينافسه أحد . فلما جاء وقت الحصاد، وأقبل جميع الزراع على المعاصر دفعة واحدة ، أجرها كما يشاه ، فجمع بذلك مالا كثيرا . وهكذا أثبت طالبس الناس كيف يمكن الفلاسفة أن ينتنوا بسهولة إذا شاءوا ولكن مطامعهم من نوع آخر(1) » .

يقول سارتون معلقا على هذه الرواية إن أرسطو يمتدح طاليس من أجل زهده فى المسأل ، و يصدق حجته التى يذكرها . أما الواقع فى نظر سارتون فهذا الاحتكار من جانب طاليس إنما يدل على دخيلة نفسه وعلى حبه المال ، وقدكانت الثروة أمل كل إغريق ، فضلا عن أن طاليس كان حكما عمليا لا فيلسوفا نظريا .

### أنكسمندريس

حياته :

[٣٣] يختلف المؤرخون فى تحديد مولده ووقاته ، قيل ولد ٦١٠ وتوفى ٥٤٦ ، وأنه زها حول عام ٥٦٥ ق. م .

وكان مواطن طاليس وصاحبه تتحكز به تتحكز ۳۰۵٬۲۳۱۶ مكاوصفه ثاوفراسطس وكما نقل عنه سمبلقيوس فيا بعد . وقد يقال إنه تلميذ طاليس نجوزا ، فلم يكن أول الحسكاء

<sup>(</sup>١) السياسة ك ١، ١٢٥٩ ١ .

السبعة صاحب مدرسة بالمنى الذى نفهمه من مدرسة . وكذلك الحال فى أنكسانس الذى يعد صاحب أنكسمندريس وخليفته ، فهو بعده بعشرين عاما ، كا أن أنكسمندريس بعدطاليس بعشرين عاما .

وهو أول من دون فى الفلسفة وله كتاب بعنوان «فى الطبيعة» نقل عده الوفراسطس بعض عباراته وقد أسلوبه . وكان الكتاب متداولا فى عصره . وهو كذلك أول من كتب الفلسفة نثرا فجل النثر أداة التعبير عن الفلسفة ، ولم يشذ عن هذه القاعدة إلا بارمنيدس وأنبا دقليس اللذين نظا فلسفتها شعرا. وأهم مصدر لفلسفته ماذكره أرسطو عنه ، وما نقله الوفر اسطس .

نص أقواله :

[٣٤] وإليك نص ثاوفراسطس : ( نقلا عن ترجمه برنت )

 أنكسمندريس من ملطية ، ابن فركسيادس praxiades ، مواطن طاليس وصاحبه ، قال إن العلة المادية والعنصر الأول للأشياء هو اللانهائي . وهو يقول إنها ليست ماء ولا شيئا من العناصر العروفة ، بل مادة مختلفة عنها ، لا نهاية لها ، وعنها تنشأ جميع المهاوات والعوالم » .

وهذه ترجة أهم النصوص التي جمها ديلز، (عن الترجة الإنجليزية لكائلين فريمان)

و اللانهائي هو المادة الأولى للأشياء السكائة. وأيضا فإن الأصل الذي تستمد منه الموجودات وجودها هو الذي تعود إليه عند فنائها ، طبقا المضرورة . وذلك لأن بعضها لحضم لحضم المستمها عن بعشها الآخر ( يجب أن يعاقب وأن يكفر بعضها عن بعشها الآخر ) لما قامت به من ظلم ، تبعا لنظام ( لحسكم) الزمان » (1)

و هذا اللانهائي دائم أزلي ،

و اللانهائي خالد لا غني ،

 <sup>(</sup>۱) هذا النس عن سمبلقبوس ، وقد ترجه يبجر عند كلامه عن أمكسمندريس ص ٣٤، وما
 ين أقواس هو افتراح يبجر الترجة .

الأبيرون :

[٣٥] من هذه النصوص يتبين أن رأى أفكسندريس فى المادة الأولى أنها واللانهائى، ameioon = apeiron. وقد أثارت الفظة اختلافا كبيرا بين للترجين والمنسرين، أهى لا محدودة ، أو لا بهائية ، أو لامتعينة , أهى الم محدودة ، أو لا بهائية ، أو لامتعينة , الماللانهائى، يقول الشهر زورى: وكان رأيه أن أول الموجودات المحلوقة البارى تعالى الذى لانهاية له، ومنه كان المكون، وإليه ينتهى الكل ، أما الشهرستانى فقد خلط بين مذهب أنكساجوراس و بين مذهب أنكساخوراس و بين من المناصر أم خارج من ذلك ».

والأبيرون من الفظة اليونانية بيراس peras أى محدود أو بهائى ، ومن حرف النفى اليونانى . فالذين ترجموا الفظة باللامحدود نظروا إلى هذه المادةمن جهة السكم ، أى منجهة حدودها . وكذلك الذين ترجموها بما لاجهاية له،أو اللابهائى .غير أن لفظ اللابهاية أخذ مدلولا خاصاً فلسفيا ورياضيا ، فيقال إن العالم لا بهائى ولا يقال إنه لا محدود . أما الذين ترجموا الففظة بأنها لا متمينة فقد نظروا إليها من جهة الكيف، أى لاصفة لها . و يترجمها سارتون أيضا « مبهمة indefinite » .

و إذا رجعنا إلى القدماء رأينا أرسطو يفسر مذهب أنكسمندر بس تفسيرا ماديا. ولا غرو فأرسطو هو الذى وصف المدرسة الأيونية بالطبيعيين الأولين. وكانت العناصر أو الاسطقسات المعروفة أربعة ، النار والهواء والماء والأرض . فتال طاليس بالماء ، وانكسمانس بالمواء ، وهرقليطس سفى بعض أقوالهـ بالنار . وهؤلاء جميعا من الماديين

الواحديين .وجمع أنبادقليس بين المناصر الأربعة فكان من أصاب مذهب الكثرة. أما أنكسمندريس فقد رفض القول بمادة أو أسطنس من هذه الأسطنسات: وفي ذلك يقول أرسطو في كتاب الطبيعة ينقد مذهب أنكسمندريس بعد عرضه :

« وأيضا فلا يمكن وجود مادة واحدة بسيطة لا بهائية ، لا كا يذهب البمض من أنها إحدى المناصر تخرج هده عبها أو تستيد منها . لأن هناك مَنْ يذهب إلى وجود مادة متميزة عن المناصر ، هى اللانهائي ليست ماه ، ولا هواء ، حتى لا تفسد الأشياء بما فيها من لانهائية . والمناصر متضادة ، المواء بارد،الماه رطب ، النار حار . و بناء على ذلك لوكان أى عنصر منها لانهائيا ، لوقف الآخران عن الوجود . ولذلك يقولون إن اللانهائي شيء مختلف عن المناصر ،وأن المناصر تنشأ عنها، الطبعية ، ٧٠ يتولون إن ترجمة برنت ]

فنحن برى أن أرسطو يصف الأبيرون وصفين ، الأول أنه مادة أوجسم ، والثانى أن مختلف عن المناصر الأربعة . وأكبر الظن أن أرسطو فسر اللانهائى عند أنكسبندريس بأنه مادة أو جسم ، لأن المادة التي يقول بها أرسطو ، أو الهيولى ، ليست جما بل قوة محضة . مع أننا لو تعمقنا فكرة أنكسبندريس لأينا أنها شديدة الشبه بالهيولى الأرسطية ، فهي لانهائية ، لا محدودة ، لا متعينة .

والأبيرون إلى جانب ذلك « مبدأ» الأشياء . وسمبلقيوس هو أول من قال عن الأبيرون إلى جانب ذلك « مبدأ» الأبيرون إنه مبدأ أهلمية في الفلسفة ، لأن الأشياء يتسلسل بعضها عن بعض كا يرى بالحس ، حتى نبلغ أصلا أو مبدأ لا محتاج إلى مبدإ آخر . فالأبيرون هو البدء ، لاالماء أو الهواء . ولوكان للأبيرون مبدأ لمكان له نهاية أو حَدٌ مو بذلك يمكن أن نفهم لماذا سمى الأبيرون باللانهائي. وفي هذا يقول أرسطو في كتاب الطبيعة : « لما كان الأبيرون مبدأ ، فلا يمكن أن يكون

شيئا قد تكون أو يزول لأن الذي يتكون بجب بالضرورة أن يكون له غاية، وكذلك كل مايزول له غاية ، وهكذا \_ كما قلنا\_ ليس للأبيرون بده ، بل الأولى \_ كما يظنون \_ أنه بداية كل شيء ، لأن هؤلاء لا يضمون أنه بداية كل شيء ، لأن هؤلاء لا يضمون أي علة خارج الأبيرون ، مثل العقل (nous) أو الحجبة (philia) ، وهم يقولون إن هذا اللبدأ إلى ، لأنه خالد ولا يفسد كما يذهب أنكسندر بس ومعظم الفلاسفة الطبيعين » . الطبيعة ٣٤٣ ، ٣٠٣ ،

ويشك برنت فى نسبة صفة البد، للأبيرون ، ولكن يبجر بعارضه فى ذلك ، ويفسر فكر أنكسمندريس بأنه نوع من التطور عن الدين الأسطورى. فمن صفات الآلهة أنها « البد، والوسط والنهاية لكل شى، » وهذه هى بالضبط صفة الأبيرون . وبذلك يمكن أيضا أن نفهم قول أرسطو إن الأبيرون « إلمى وخالد ولا يفسد » . فهذه صفات للآلهة كانت معروفة عند اليونانيين .

وليس تفسير عبارة أنكسندريس بأن للوجودات بجب أن تعاقب وأن تكفر عن ذوبها سهلا . ويذهب نيشة ورود Rhode إلى أن مجرد وجود الموجودات ظم، وكذلك انقسامها ، وهذه عقو بة يجب أن تكفر عبها . وقد رأينا في النحلة الأورفية أن وجود الإنسان عقو بة عليه أن يكفر عبها . ولكي نستطيع أن نفهم الصورة التي يرمز لها أنكسندريس من قوله إن الأشياء قدارتكبت ذنبا تحاول التكفير عنه بعد الحكم عليه بالمدل، ينبني أن نتشل صورة محكة يونانية، حيث يوجد فريقان متنازعان أحدهما أخذ نصيبا أكثر من صاحبه إما بالقوة وإما بالفش والخداع ، فإذا انضحت الحقيقة فيجب أن يعاقب المستدى، والزمان هو القاضي الذي يحسكم بين المستازعين . وإذا كان هناك ظلم فإن الزمائ كفيل باكشافه مهما يعلل الوقت . وهدفا ما يقصده أنكسبندريس لا في عالم السياسة فقط بل في العالم الطبيعي ، حيث تظهر ما يقصده أنكسبندريس لا في عالم السياسة فقط بل في العالم الطبيعي ، حيث تظهر

الأشياء إلى الوجود ثم تزول طبقا ﴿ لَحَسَمُ الرَّمَانَ ﴾ .

كان أنكسندريس أعظم المدرسة الأيونية منزلة وأوسمها شهرة وأكبرها أثراً، فقد حاول أن يلتمس الحقيقة في شيء وراء همذه الظواهر المحسوسة ، بسيداً عن التصورات الأسطورية الموجودة في أشمار هوميروس وهزيود وأورفيوس . فكان قوله باللانهائي ، وهو عبارة عن فكرة عقلية ، هي الحقيقة الشابنة الموجودة وراء الظواهر المتغيرة ، وقد نشأت عبها الأشياء بالاغصال والانضام . وأن علة الإنفصال هو الحركة الأزلية التي تؤدي إلى انفصال الأضداد المتقابلة وتحديدها .

# خلق العالم

[٣٦] عند خلق العالم انفصل عن الأبيرون الحار والبارد، ثم تبع ذلك سائر الخلق عنها. ثم تميز الحار عن البارد بأن أحاط به في دائرة كلحاء الشجرة. ثم احتوى البارد في داخله على طبقة من المواء الأرض في داخلها. وكانت الأرض في اللده رطبة ، ولكنها جفت بتأثير الحار الذي أخذ بجتذب منها الرطوبة شيئا فشيئا. أما فية الرطوبة فقد ملا تن فجوات الأرض وأصبحت البحار. ولا تزال الأرض في سبيل الجفاف بالتبخر حتى يأتى يوم تصبح فيه يابة تماماً.

على هذا النحو تكونت أربع طبقات: الحار أوالنار، والبارد أوالهواء، والرطب أو المساء ، والياب أو الأرض. ثم انشقت طبقة النار فأصبحت ثلاث دوائر تحيط بالأرض كالحلق، أو هى أشبه بالمجلة فى العربة. هذه الحلقات هى مدار الشمس والقبر والنجوم، وليس فى استطاعتنا رؤية جميع الحلقات لأن الهواء يغلفها. وأبعد الحلقات فى هذه العجلة حلقة الشمس، ويوجد فيها ثقب أو فتحة واحدة تظهر الشمس منها، أو يظهر منها لهب مضى، على قدر الشمس. والحلقة الثانية أقرب إلينا، وفيها

ثقب بخرج منه لهب أضف من الأول وهواقتس . والحلقة أو الدائرة الثالثة أشد قربا منا ، وبها ثقوب في غاية الصغر هي النجوم والسكوا كب ، وضوؤها ضعيف باهت ينشيه البخار الذي يملأ الفضاء بين الأرض والسهاء . والأرض في وسط هدف الآلة الضخمة ، وهي كالقرص ، أو كالأسطوانة ، ولا تستند إلى شيء ، على عكس طاليس الذي تصور الأرض قرصا يطفو فوق الماء ، ووجود الأرض وسط العالم خاضع لحسكم ه الضرورة » ، ولكنه لم يفسر ماهذه الضرروة ، أو كا يذهب بعض المفسرين أنها إنما تباسك بتوازيها و بعدها المتساوى عن جميع الجهات .

وترجع علة الكسوف والخسوف إلى انسداد الثقوب في الحلقات بالأبخرة المتصاعدة التي تغطيها . والبحر هو أصل هـذه الأبخرة التي تصعدها الشس . والهواء هو علة الرعد والبرق والرياح ، لأن الهواء ينحبس في السحاب الكثيف ثم ينطلق بعد ذلك بقوة ، فيحدث انشقاق السحاب صوت الرعد . والرياح حركات الهواء الشديدة الحادثة عند التبخير ، وتضرب الرياح الأرض ضربا شديدا عندما تجف الأرض من حرارة الشمس ، فتحدث الزلازل من هذا الضرب أو هـذه الهزة . وقد كانت آسيا الصغرى موطنا ولا ترال لكثير من الزلازل .

ظهور الأحياء

[٣٧] وقد اختلف المحدثون في تيمة نظرية التطور التي نادى بها أنكسمندريس في القرن السادس، ويعد بذلك سابقا الدارون بقرون عديدة . ونظراً الأهمية هــذه النظرية فيحسن أن ننقل نصوص القدماء الباقية منها .

نشأت الكائنات الحية من الرطوبة ، بعد أن تبخرت بالشمس . وكان الإنسان كنيره من أنواع الحيوان ، فكان فى البدء سمكا . ( إيبوليتوس ) تولدت أول الحيوانات فى الرطوبة ، وكان كل منها مفلفاً بقشرة كثيرة الأشواك . فلما تقدم بها الزمن انتقلت إلى أجزاء أكثر يبوسة ، ولما نفضت عنها قشرها لم تعش إلا فترة قسيره من الزمن ( أيشيوس )

وأيضا فإنه يقول بأن الإنسان تولد أصلا من أنواع أخرى من الحيوانات ، وعلة ذلك أنسائر الحيوانات الأخرى تلتمس طعامها بنفسها بسرعة أما الإنسان وحده فيحتاج إلى زمن طويل من الرضاعة ، وبناء علىذلك فلو كان الإنسان في الأصلكا هو الآن ماعاش أبداً ، ( فلوطرخس )

يقول بأن الناس نشأت فى داخل الأسماك ، وبعد أن تربوا فيها كالفرش (كلب البحر ) وأصبحوا قادرين على حماية أنضنهم ، قذف بهم أخيرا على الشاطىء وضربوا فى الأوض ( فلوطرخس ) — [ عن ترجمة برنت للنصوص ] :

من هدذه النصوص التي يُرْجع فيها أنكسمندريس أصل الحيوانات إلى الماء ، يتبين أن نظريته شبيهة إلى حد كبير بالنظرية الحديثة . وليس القول بأن أصل الحياة من الماء جديدا، فهى أسطورة شائمة عند البابليين والمصريين . واذلك اختلف تقدير المحدثين لهذا الفيلسوف ، فبعضهم برفع من شأنه عليا ، و بعضهم يصوره فيلسوفا أسطوريا . وقد واجه أرسطو فيا المشكلة نفسها ، وقال بما يسميه « التواد الذاتي » وهو تولد الذباب والدود من الرطوبة مع حرارة مناسبة .

#### الماد:

[٣٨] وليس بين أيدينا من النصوص ما نعرف منه بوضوح عن معاد العالم Kosmos إلى اللامهائي . وقد مرت بنا عبارته التي يقول فيها عن نشأة عوالم كثيرة عن الأبيرون ، وعن إصلاح العالم ما أوقعه من ظلم . ويذهب برنت إلى وجود عوالم كثيرة لا نهائية في آن واحد، على خلاف زائر الذي يذهب إلى وجود

عالم واحد كما فنى ظهر عالم جديد وهكذا. أما عودة العالم إلى اللاّمهائى فهو انضامه إليه بعد انفصاله عنه ، وهــذا الانفصال هو الذنب أو الخطيئة الأولى التي يجب من أجلها أن يكفر العالم .

#### غترعات عملية

[٣٩] وأفضل أعمال أنكسمندريس العلمية كان في علم الغلك ، حيث اخترع آلة تسمى « جنومون Gnomon » كانت كا يقول هير ودونس معروفة عند البابليين والمصريين ، ولكنه عمل على تحسيمها . إنها المزولة الشمسية . وهي عبارة عن عصا تغرس رأسيا في الأرض ، وقد يستعمل عمود من الحجر أو الرخام . وتدل الملاحظة على أن طول ظل المصا يختلف على مر النهار من الشروف إلى الغروب ، و يختلف كذلك على مر الأيام باختلاف الفصول ؛ وأن أقصر طول الظل يكون في الشتاء وأطوله في الصيف . و بدلك يستطيع العالم الفلكي باستعمال المزولة تحديد السنة وساعات النهار ووقت الظهر والفصول الأربعة .

وهو أول من رسم خريطة العالم Mappa Mundi ، وجمل اليونان مركزها عميط بها الأجزاء الآخرى أو با وآسيا ، والبحر المحيط بكو زحدودها الحارجية . وكان الملاحون في ملطية يستخدمونها في رحلاتهم إلى شتى الثغور المطلة على البحر الأبيض . وقد اعتبد هكاتايوس Hecataeus فيا بعد على هذه الحريطة وصحمها وعدل فيها ، وقد عاش هكاتايوس في القرن الخامس و بعدد أول جغرافي في العالم .

# أنكسانس

### نص أقواله :

[٤٠] ليس لدينا أى شىء ثابت عن حياته ، فهو من ملطية ، زها عام ٥٤٣ عند سقوط مدينة سارد بس ، وأنه كان صاحب أنكسمندر بس ، وآخر فلاسفة المدرسة اللطية الطبيعية . وقد ألف كتابا لم تبق منه إلا عبارة واحدة .

وهذه هي النصوص التي حفظها لنا رواة الآراء .

« أنكسمانس من ملطية ، ابن إرسترانوس ، كان صاحب أنكسمندريس ، وذهب مثله إلى أن المادة الأولى واحدة ولا نهائية . ومع ذلك فإنه لم يقل كا قال أنكسمندريس إنها لاممينة ، بل قال إنها ممينة ، وهي الهواه » ( ثاوفراسطس).

ه وعها تنشأ الآلهة والأمور الإلهية التي تكون والتي كانت والتي سوف تكون.
 وعها ننولد الأشياء الأحرى > (هيبوليتوس) .

«كَمَا أَن النفس لأنها هواء كُمْرِكنا ،كذلك التنفس والهواء يحيط بالعالم بأسره» (أيتيوس).

 « وهذا هو شكل الهواه : عندما يكون في أقصى حالات الاعتدال فلا تراه أعيننا ، ولكن البرودة والحرارة والرطوبة والحركة تجعله مرثيا . وهو أبداً في حركة، لأنه لو لم يكن كذلك ما تغير كثيراكا يحدث له » (هيبوليتوس) .

« يختلف في المواد المختلفة بحسب التسكائف والتخلخل » (ثاوفراسطس) .

﴿ إِذَا تَمَدُدُ حَتَّى يَتَخَلَّخُلُ أُصِبِحَ نَاراً ، ومن جَهَةً أَخْرَى الرياح عبارة عن هواء

متكاثف . ويتكون السحاب من الهواء بالتلبد ، ويظل يتكاثف حتى بصبح ماء . وإذا تكاثف الماء أصبح أرضا، وإذا زاد تكاثفه أصبح صخرا » (هيبوليتوس)

« أنقسهانس اللطى . وكان يرى أن أول الموجودات المخلوقة للبارى تعالى الهواء، ومنه كان الكل و إليه ينحل ، مثل النفس الذى فينا ، فإن الهواء هو الذى محفظه فينا ، والروح والهواء كُمْسكان العالم » ( الشهرزورى )(١)

# الهواء أصل الأشياء :

إدارة المراسفية ، وآثر أن المسانس عن الأبيرون ، تلك المادة اللامعنية ، وآثر أن يسيماكا فعل طالبس من قبل وفضل الهواء ولكنه ليس هذا الهواء الذي تحس به، بل هو ذلك الذي نستنشقه فيكون علة الحياة ، ولذلك سماه ﴿ بنيا ппешта و المدته النبين جاوا النفس مركبة من المناصر ، لأنها تعرف الأشياء من حيث أن الشبيه يُدْرَك بالشبيه ، وتُحَرِّكُ الجسم ، وكا أن الهواء علة الحياة فينا ، فهو علة الحياة في العالم ، وقا احترض أرسطو على هذه النظر بة الحياة في السالم ، وق جميع الأشياء المتحركة . وقد اعترض أرسطو على هذه النظر بة بقوله إن الكائنات الحياة فلا نفس أما الكائنات الحية فلا نفس أما الكائنات الحية فلا نفس أما ولكن أرسطو يقع في الحطأ ذاته الذي بسيبه على أنكسمانس فيتصور الأجرام الساوية كائنات حية أن أنس أو عقول .

<sup>(</sup>١) يلاحظ الشبه الشديد بين نس الشهرزورى وبين نس أينيوس، وأكبر الغلن أن الشهرزورى كان برجع لمل كتاب قديم فى أخبار الفلاسفة من الذين أخذوا عن أينيوس . ونحن نرجو أت ينهض أحد الباحثين بجمع الشموس العربية الحاصة بالفلاسفة البوتانيين مع ردها لمل أصولها . أما الشهرستانى ففيه خلط عجيب .

و يخطو أنكسمانس خطوة جديدة يفسر بها تكون الأشياء عن الهواء ، نعنى التكاثف والتخلخل . ومن الواضح أنه يوجد بين التخلخل والحركة . فألهواه إذا كان ساكنا ، فهو أكثر العناصر اعتدالا ، وهو غير مرثى ، وحركته علة تغيره ، يتخلخل فيصبح ناراً ، ويتكاثف فيصبح رياحا فسحابا فأرضا فحجارة ، وبذلك اكتشف الملاقة بين الكثافة والحرارة . ولم يستطع طاليس أن يوضح كيفية صدور الأشياء عن الماه ؛ وذهب أنكسمندر يس إلى القول بالانفصال والانضام ، ولكن هذا الانفصال محتاج إلى تفسير . فالقول بالتكاثف والتخلخل ولا ريب خطوة علية لما شأنها في تعليل تَنبير الموجودات وردها إلى أصل واحد . وهذا الأصل هو المواء ، وهو لا نهائى من جهة المركم كا وصف أنكسمندر يس الأبيرون ، ولكنه ممين له كيف محدود .

وعلة التكانف والتخلفل الحركة . وهي صفة للمادة فعلن إليها معظم كبار الفلاسفة والعلماء . فهذا أرسطو يُعرَّف الطبيعة بأنها مبدأ حركة الجسم وسكونه . وأهم صفات المادة عند ديكارت الامتداد والحركة . وليس الحركة عند أنكسمانس علة أخرى غير ذاتها . فالهواء بطبيعته في حركة دائمة ،أي له في ذاته هذه القوة ولايفترض مبدأ أول المحركة غير هذا . الحق أن تعليل الحركة الأولى في الطبيعة وكذلك أصل الحياة من أصعب الأمور حتى اليوم . وعند أنكسهانس أن الصلة بين الحركة و بين المحدك شديدة ، فالرياح مخار متحرك ، والسحاب مخار أقل حركة ، والما حركة ، والما عركة ،

ويذهب إلى أن الشمس أرض ، ولكن قوتها المحرقة الملهبة ترجع إلى سرعة حركها التي تجملها شديدة الحرارة . وكان هذا التصور في غاية الجرأة في زمان اعتقد

الناس فيه بألوهية الأجرام السهاوية ، حتى لقد حكموا على بروتاجوراس بالنفى من أثينا : لقوله : بأن الشمس قطعة ملهبة من الحجر .

# أثر أنكسمانس:

[27] وعند أنكسمانس أن أول ما ظهر فى الوجود بعد تكاتف الهواء هو الأرض وليست الأجرام الساوية. ثم نشأت الشمس والقمر والنجوم من الأرضالتي يتصورها مسطحة تسبح كالقرص فى الهواء .

وقد كان أثر أنكسانس في الفلاسفة الذين جاءوا بعده عظيا ، و مخاصة مذهبه في الفلك، واعتباره الأرض مركز العالم، وأنها والأجرام السياوية ذوات أنفس. وعندما عاد العلم الأيوني إلى الظهور فيا بعد شاع مذهبه . وأحد أنكساجوراس بكثير من نظر ياته ، وكذلك كثير من أصحاب الذرة مثل لوقيبوس وديمقر يطس الذين اعتنقا نظرية الأرض للسطحة ، على عكس المدرسة الفيثاغورية التي ذهبت إلى كروية الأرض ويبدو أن مقراط في شبابه كان يدين بالمذهب الطبيعي الذي يقول به أنكسمانس، ولعله قد استمده من أنكساجوراس ، ومحن نجد ذلك مصوراً في تمثيلية السحب لأرستونان حيث بحدل سقراط صاحب مدرسة في أثننا ، و بحلس في سلة معلقا في الهواء حتى يمرج بهذا العنصر العاقل الذي يؤدي إلى الصفاء .

ولما كانت المدرسة الأيونية وحدة تسلسلت من طاليس إلى أنكسبندريس إلى أنكسمانس ، وكانت تفسر أصلل الوجودات عادة واحدة طبيعية ، فإن أنكسمانس أصبح يمسل بهاية ما تطورت إليه مباحث المدرسة ، وأصحى عكماً علمها وملخصا للدهما ، ومخاصة في خلق العالم. وعمرت المدرسة بالبرعة العلمية

المقابلة التفسيرات الأسطورية . وفي دلك يقول كورنفورد (١٠) : • من السير علينا أن نستميد موقف العقل الذي يفكر بعقلية هزيود إلى الماضى ، حيث كان يتلفت عبر الزمان من خلال عصره الذي يعيش فيه والحياة التي محياها كل يوم حتى يبلغ المصور الأولى ، عصر البطولة ، والعصر البرونزى ، والفضى ، والذهبي (٢٠) ، وحتى يبلغ حكم كرونوس وآبائه من الآلحة وكيف تولدت بشكل غامض من زواج الأرض والساء .... هكذا كان يبدو الماضى لكل مفكر قبل ظهور المذهب العقلى في أيونيا. حقا لقد كان عملا خارةا العادة ذلك الذي أحد سلطان الأساطير من تفسير أصل العالم والحياة »

<sup>(1) .</sup> Cornford: Principium Sapientiae, 1952, p 187 . (1) أي مبادىء الحسكة ، وله عنوان آخر هو « دراسة في أصول التفسكير الفلسني في اليونان ، ، وألف كور هورد هذا السكتاب قبل موته ولم ينشره ، وقام ينشره ، وقام ينشره ، وقام النشل من ٧٠ من هذا السكتاب ، وما ذكرناه عن هزيود .

### فيثاغورس

نفوذ الفرس في أيونيا :

[27] يمتاز القرن السادس قبل الميلاد بالاضطرابات السياسية التي قلبت موازين الحكم في الدول المروفة حينذاك وهي الفرس وبابل وأشور واليونان ومصر . فقد اشتد ضغط الفرس غرباً ، وهبت الدول تدافع عن نفسها ، وتنفض عنها غبار الضعف ، وتأخد في طريق النهضة . وخضعت في أواخر الأسرة الخامسة والعشرين لحكم الأشوريين ، فهض إسهاتيك ان الملك محاو يدافع عن استقلال مصر عمونة الجند المرتزقة من أليومانيين والأيونيين والكاربين ، وبجح في طرد الغزاة ، واستقل **بالبلاد حول قرن من الزمان ، حتى خضت مرة أخرى لحسكم قبير ملك الفرس** عام ٥٢٥ ق . م . وأحدث إسمانيك مهضة جديدة في الفنون والآداب ، ووفد اليونانيون إلى شمال الدلتا ، بل كان لهم حي خاص في مدينة منف ، فاستفادوا من علم للصريين وفنوسهم وأديامهم . وفي ذلك الوقت أيضا اشتد ضغط الفرس على آسيا الصغرى ، فآثر أحرار الفكر الهجرة غربا ، واستقر كثير مهم في جنوب إيطاليا . و بذلك أفل مجم الفلسفة في أيونيا وانتقلت إلى الغرب تلتمس الأمن . ومن هؤلاء الذين هجروا وطنهم الأول فيثاغورس الذى طارت شهرته فى القديم وفى المصر الوسيط .

مصادر حياة فيثاغورس:

[٤٤] وليس من البسير الكشف عن شخصية فيثاغورس وسيرته ، فأفلاطون

يلتزم الصحت التام عن الرجل ولا يذكر اسمه إلا مرة واحدة ، وأكثر إشاراته إلى فرقته السرية ، وعلى الرغم من أن أرسطو كتب عنه كتابا تحدث فيه عن أخباره والكتاب مفقود - فإنه يتحدث عن الفيثاغوريين ، أى عن مذهب الجاعة ، ولم يذكر اسمه إلا مرتين . وعن مجد عند زينوفان (١٦) Xenophanes ، وأبادقليس ، إشارات عن فيثاغورس ، ولكن كتب هؤلاء الثلاثة مفقودة ولم تبق مها إلا عبارات حفظها المتأخرون . ويشير إيزاقراط الخطيب اليوناني المشهور في القرن الرابع إلى فضل مصر عليه . وألف أرستكسينوس تلميذ أرسطو المشهور في القرن الرابع إلى فضل مصر عليه . وألف أرستكسينوس تلميذ أرسطو وصاحب تاوفراسطس ، وتبايوس صاحب تاريخ صقلية ، غير أن كتهم ليست موجودة الآن بين أيدينا .

وهناك ثلاثة من المتأخرين دونوا سيرة فيثاغورس وهي التي ترجع إليها ، وهم ديوجين لا يرتوس ، وفرفر بوس الصورى ، ويامبليخوس (٢) ، ولكن رواياتهم تشوبها الأقاصيص المستمدة من خيال الشعب خلال التاريخ ولا يمكن الوثوق بها ، بل إن هيرودونس ، وهو أقرب المؤرخين إلى زمانه ، قد مزج تماليمه بتماليم المصريين والأورفيين فهو يذكر عن المصريين أنه أخذ عنهم تحر مم لبس الصوف ومذهب التناسخ، وكلا الأمرين غير محيح عن عقائد قدماء المصريين. أكثر من ذلك يروى هيرودونس رواية عن شخص اسمه ذلك يروى هيرودونس رواية عن شخص اسمه ذلك و كل Zalmoxis لا عكن أن تصدق . فقد كان زالموكس

 <sup>(</sup>١) هو الذي يكتبه غيرنا عادة اكانونان، وقد رأينا أن تتخف في رسم الاسم فجلناه بالزاي.

 <sup>(</sup>۲) عاش في القرن الرابع بعد الميلاد وله عن فلسفة فيثاغورس ومدرسته كتاب جم أخباره من مصادر شتى .

<sup>(</sup>٣) هكذا يرسمه سارتون ، أما برنتوفر يمان وغيرهما فيكتبونه بالسين ، سالموكس Salmoxis

من أهل تراقيا وجدا لفيثاغورس ، ونال حريته ، وأصبح غنيا ، وعاد إلى موطن رأهل تراقيا وجدا لفيثاغورس ، ونال حريته ، وأصبح غنيا ، وعاد الحادد والنمي في الجنة بصيد الموت ، ولكى يؤثر فيهم اختفى عن الأنظار ثلاث سنين في حجرة عمد الأرض ، وظنوا أنه مات ، وحزن الناس عليه حزنا شديدا ، وإذا به يعود إلى الظهور في السنة الرابعة .

#### سيرته:

[٤٥] محن إذن تروى سيرة فيثاغورس دون أن نطمتن إلى صعة هذه الروايات التاريخية - وليس معنى ذلك أن فيثاغورس كان شخصية خرافية ، فما لا ربب فيه أنه وجد وعاش حقا ، وأنه نشأ في ساموس تلك الجزيرة المواجهة لمدينة ملطية وهو ان منسارخوس Mnesarchos ، وزها عام ٥٣٢ في حكم بوليقراطس طاغية ساموس . ويحدثنا أرستكسينوس أن فيثاغورس هجر موطنه فرارا من طغيان بوليقراطس ، أولعله نفي من البلاد كاكانت العادة فيذلك الزمان بالنسبة للمفكر بن الأحرار، أو أنه أحس بخطر غزوات الفرس فآثر هجر البلاد. فذهب أولا \_ كايقول يامبليخوس \_ إلى ملطية حيث لتى طاليس وأخذ عنه العلم . ثم زار فينيقيا ومكث بها وعرف فيها كثيرا من العقائد الشرقية . ومن نُمَّ توجه إلى مصر وأقام بهــا اثنين وعشرين عاماً يَدَّرُس الهندسة والفلك وعقائد قدماء للصربين ، حتى إذا قهر الملك قبيز البلاد عام ٥٢٥ ق . م تبعه إلى بابل وظل بها اثنى عشر عاما يدرس الحساب والموسية، وأسرار الحجوس، وعاد إلى ساموس وهو فى السادسة والخمسين ( وقيل فى الخسين)، ولم يلبث أن تركها وذهب إلى ديلوس وكريت، وأخيرا استقر في كروتون فى جنوب إيطاليا حيث افتتح مدرسته . فإذا صرفنا النظر عما فى القصة من تفاصيل وتواريخ يبتى أنه طاف بمصر و بابل ، ومع ذلك فرحلاته ليس لها سند تاريخى وثيق ، لأن هيرودونس نفسه حين يذكر زيارته مصر لايصرح باسمه ، بل يقول : ﴿ أُولئك الذين أعرف أسماءهم ولا أذكره » .

تأسست مدينة كروتون عام ٧١٠ق . م ، وهي ثفر تجاري وصناعي ، وحَصَّلت ثروة كبيرة من التحارة فعاش أهلها رغدا . واشهر سكامها بالرياصة البدنية بوجه خاص ، وفاز كثير من ممثلها بالجوائز في الألماب الأولمبية . واشتهرت المدينة كذلك بعلم الطب. وكانت علاقاتها وثبقة بساموس، ولعل شهرة جوها بالاعتدال هي التي اجتذبت فيناغورس إلها، حيث أنشأ فرقةً دينية وعلمية وسياسية . ويشك برنت في صفتها السياسية ويقول إن : « النظام الفيثاغوري كان في أصله مجرد أخوة دينية لا كايذهب البعض من أنه كان حز باسياسا (١) . ونحن برى أن ابتعاد فيثاغورس وفرقته عن التيارات السياسية بمايخالف الطبيعة البشرية على وجه العموم ، والظروف السياسية التي سادت اليونان في ذلك العصر وكانت تدعو إلى مساهمة أفراد الشعب في الحسكم . وتروى القصة \_ كما يذكر تمايوس ( ٣٥٢ \_ ٣٥٦ ) ، مؤرخ كتاب تاريخ صقلية ولم تبق منه إلا أجزاء بسيرة \_ أن فيثاغورس بعد أن استقر في كروتون ، لجأ إليه بمض أشراف سببارس Sybaris ، فنصح فيثاغورس أهل كروتون مجايمهم و إيوائهم و إعلان الحرب على ميبارس ، فلما انتصرت كروتون تولى حزب فيثاغورس الحكم. وبعد بضم سنوات ظهرت حركة تعارض هذا الحكم الاستبدادي برثاسة قيلون Kylon وهو شريف غني أساء إليه فيثاغورس (٢٢). وقبل أن يشتد لهيب

الحركة هاجر فيثاغورس إلى ميتابونتيوم Metapontium حيث توفى هناك . أما أتباعه الذين بقوا فى كروتون فقد كانوا ضحية مؤامرة مدبرة من قيلون وحزبه ، إذ فوجئوا وهم مجتمون فى منزل ميلو Milo الرياضى ، وحُرِقوا أحياء وماتوا جيما ، ماعدا أرخيبوس وليسس التارنتي الذي فر إلى طيبة بالقرب من أثبنا . أما بقية الأتباع الذين كانوا غائبين عن كروتون فقد اجتمعوا فى ريجيوم حيث تابعوا السير طبقا لنظام فيثاغورس ، ولكنهم لم يستعيدوا نفوذهم السياسى .

و بعد موت فيثاغورس كرس أهل ميتابونتيوم بيته معبداً للإله ديمتر .

### مدرسة فيثاغورس :

[٤٦] اجتذبت شخصية فيثاغورس القوية ونعاليمه المتنوعة كثيرا من الأتباع ، أوالتلاميذ ، وقامت بذلك مدرسة كبيرة تعددت جوانبها ، كاخضعت لنظام دقيق .

وهى أول مدرسة أفسحت المجال لاستقبال المرأة وتعليمها ، فوضع بذلك مبدأ شيوعية المرأة قبل أفلاطون بقرنين من الزمان ، وطبق البدأ تعليها عمليا . ولكنه كان يميز بين الجنسين نظراً للاختلاف الطبيعي بينهما ، فكان يصلم المرأة الفلسفة والآداب ، كاكان بعلمها تدبير المنزل والأمومة ، حتى اشهرت المرأة الفيثاغورية في الزمن القديم أنها أفضل نساء الاغريق . ولحاكانت المدرسة تستقبل الرجال والنساء على السواء من جميع الطبقات فهي أشبه بالمدينة الفاضلة ، أو هي المجتمع المثالي كا يجب أن يكون . وقد رغب أفلاطون في إنشاء مدينة فاضلة ولكنها ظلمت حبرا على ورق و لم تخرج قط إلى حبز التنفيذ ، وكانت الأكاديمية مقصورة على الخاصة من التلاميذ . وحاول أفلوطين أن ينشىء في عهد الأمبراطور جاليانوس مدينة الفلاسفة من التلاميذ . وحاول أفلوطين أن ينشىء في عهد الأمبراطور جاليانوس مدينة الفلاسفة

يسميها بلاتونو يوليس platonopolis غير أنه لم يفلح ، واكتنى أفلوطين بإنشاء مدرسته التي كانت تستقبل النساء أيضا .

المدرسة الغيثاغورية نظام من الأخوة كا نها دير أو معبد ، فجميع الطلبة يلبسون زيا واحد هوالبياض ، ويميشون معيشة زهد و بساطة ، ولا ينتماون بل يمشون حفاة الأقدام ، كا كان يؤثر عن سقراط الذي كان متأثر ا بتماليم الغيثاغورية تأثرا شديدا عمايتضح في محاورة فيدون . ولايسرفون في طمام أوشراب ، ولا يكثرون من الضحك أو الإشارة أو الكلام . ولا يحلفون بالآلهة : « لأن واجب المرء أن يكون صادقا بغير قسم » . وكانوا محاسبون أنفسهم آخر النهار على مافعلوه ، فيسأل كل واحد منهم نقسه عن الشر الذي ارتكبه ، والخير الذي قدمه ، والواجب الذي أهمله .

ولم يكن التعليم كتابة بل سماعاً وتلقينا وشفاها عن الأستاذ ، ولم يؤثر عن فيثاغورس أنه ألف كتابا ، وكانت تعاليم المدرسة سرية يعاقب من يفشيها بالطرد . وقد الترموا السرية النزاما دقيقا إلى حد أن أسرارهم لم تعرف إلا في عصر سقراط وأفلاطون ، عندما كتب فيلولاوس أحد أتباعهم كتابا من ثلاثة أجزاء تحت سلطان الحاجة إلى المال فيا يقال ، واشتراه منه ديون حاكم سراقوسة حسب طلب أفلاطون . ويذهب بعض المؤرخين إلى أن هيباسوس Hippasus هو أول من دون كتابا بعنوان « المذهب السرى » وذلك في حياة فيثاغورس ، وأودع الكتاب مض المعاومات الرياضية ، وعوقب من أجل ذلك بالطرد (١).

<sup>(</sup>١) من أشهر أتباع المدرسة الفيناغورية ، ويختفون فى موطنه أهو من كروتون أومينا ونفيوم أوسببارس ، وقد أفشى هيباسوس تعاليم المدرسة الدينية والرياضية . ويقال إنه أنشأ فرعا المدرسة من المنتسبين أو المستمعين . ويروى أن علة طرده سياسية إذ قام على رأس حركة ديمقراطية مناهضة اللجياعة الفيناغورية ، فكان بذك أول من أحدث التساماً فى المجاعة بما شجع قيلون فيا بعسد على استغلاله . وتدرى إلى هيباسوس كثير من النظريات الرياضية والغالب أنها من عمل أشتاذه .

ومن آداب المدرسة « الصمت » حتى لفد ذهبوا إلى أن التلميذ الجديد مطالب الصمت مدة خس سنين ، يريدون بذلك قبول التمالي بغير أسئلة أو جدال ، ثم يصبح له الحتى بعد ذلك أن ينتقل من صفوف المستمعين إلى خاصة التلاميذ فيطلب اللم على فيثاغورس . ذلك أن طلبة المدرسة نوعان ، خاصة وجمهور ، أو تلاميذ منتظمون Akousmatikoi ، ومستمعون Akousmatikoi . أما الصفوة من التلاميذ فهم الذين كانوا يقر بون فيثاغورس ، و يسلمون مذهبه ، و يعرفون أسرار التمالي الرياضية والدينية ؛ وأما المستمعون فكانوا عبارة عن حلقة واسمة لا يسمح لهم إلا باستاع القشور من التماليم بغير تفسير دقيق .

وكان الطلبة \_ فيا بروى فرفر يوس \_ يتجنبون أكل اللحم . ونحن نعلم أن فرفر يوس ألف رسالة فى الامتناع عن أكل اللحم (١) بما يدل على أثر النيثاغورية حتى القرن الثالث بعد الميلاد . ولكن أرستكسينوس يذهب إلى أن فيثاغورس بم يمتنع عن أكل اللحم على الإطلاق ، بل لحم الثور الذى يقوم بحرث الأرض ، والكبش . ويبدو أن نحر بم ذبح الحيوان وأكل لحمد يتصل انسلا وثيقا بعقيدة التناسخ ، فقد يمكن أن توجد روح الإنسان فى بدن الحيوان الذى يذبح . ولا يزال النبائيون فريقاً كبيرا فى الهند حتى الآن . وقد حفظ الزمان تقاليد الفيثاغور يبن المبائسة بالأطعمة المحرمة ، وبعض آدابهم ، وذكر برنت مها على سبيل المثال : تحر بم أكل الفول ، عدم التقاط ما يقع على الأرض ، عدم لمى الديك الأبيض ، عدم تما الحبر ، عدم الأكل من عدم تعطيع الخبر ، عدم الأكل من

<sup>(</sup>١) انظر ايساغوجي لفرفريوس ــ تحقيق أحد فؤاد الأهواني ص ٣٠ ـ ٣٦ .

رغيف كامل ، عدم أكل القلب ، عدم الساح للمصافير بناء عشها في غرفة النوم ، عدم النظر إلى المرآة بجانب النور .

جملة القول كانت الجماعة الفيثاغورية سرية باطنية ، لها جانب دينى وجانب على رياضى . ونبدأ بالكلام عن مذهبها الدينى .

مذهبه الديني – التناسخ :

[٤٧] شهد القرن السادس هزة عنيفة فى الدبن ، فى جميع أنحاء العالم المعروف فى ذلك الزمان ، فقد ظهر زرادشت فى إيران ، وعارض الدبن الطبيعى أو دين الفلاسفة فى أيونيا الديانة التى يصورها هوميروس وهزيود ، ووفد إلى تراقيا فى شمال اليونان أورفيوس يحمل دينا جديدا فيه نفحة شرقية ومسحة من الزهد والتصوف ، وهاجر فيثاغورس وزينوفان إلى جنوب إيطاليا ، ولم يكن من الطبيعى أن يظل الهين القديم على ما هو عليه ، فجدده فيثاغورس واعتنق الأورفية ، وهاجم زينوفان الهيانة التقليدية هجوما صر بحا .

وقد تحدثنا عن الأورفية فيا قبل ، ورأينا أنها نعبد ديونيسوس ، وتعتقد أن الإنسان من عنصر إلهي وعنصر أرضى ، وأن اتباع بعض الطقوس الخاصة بالطهارة يؤدى إلى خلاص النفس مما يسمونه « عجملة الميلاد » ، أى عودة الروح إلى بدن إنسان أوحيوان ، وهي فكرة التناسخ التي أخذ بها فيناغورس. وقد أخذ عن الأورفية كذلك تنظيم أتباع الدين في جاعات لاتقوم على علاقة الدم بل على وحدة الاعتقاد وقد كشفت الحفائر الحديثة عن وجود ألواح ذهبية سطرت فيها أشعار أورفية . وما يروى أث فيناغورس الف بعض الكتب التي نسبها إلى أورفيوس ،

ويمخذون من هذه الرواية دليلا على أن بعض الكتابات الأورفية من عمل فيثاغورس .

كان فيثاغورس يعتقد في تناسخ الأرواح ، ويحدثنا زينوقان ـ الذي كان مماصرا له ـ في بعض أشاره أن فيثاغورس أوقف شخصا عن ضرب كلب يموى ، لأنه عرف فيه صوت أحد أصدقائه ، ويذهب هرقليدس بونتيكوس [ القرن الرابع ق . م ـ ومن أتباع أفلاطون وأرسطو ] أن فيثاغورس كان يؤمن بوجود نفسه في أجساد أخرى سابقة ، تبدأ من هرمس إله الحكمة ، ثم إيثاليدس بن هرمس ، ثم إيفورو بس ، ثم هرموتيموس ، ثم فيروس الصياد ، ثم فيثاغورس ، وتشل هذه الدائرة المكونة من ستة أشخاص ٢٦٦ سنة ، أى مكمب العدد ٦ .مهما يكن من شيء فلم تكن نسبة ازجال البارزين إلى الآلمة غريبة عن اليونانيين، لأنهم نسبوا أرسطو إلى أسليدس أن أسقليدس إله العلب ، وتمنى القصة فتحدثنا أن هرمس طلب من إيثاليدس أن أسقيم على أن الملم تذكر ، ونحن نعلم أن مذهب أفلاطون في المعرفة يقوم على أن العلم تذكر ، أى أن النفس تتذكر ما كانت تعرفه في وجودها السابق مع عالم الآلمة ، عا يبين تأثر أفلاطون في يشاغورس ومذهبه .

جلة القول كانت تعاليمه الدينية تدعو إلى حركة جديدة تأخذ من جميع التيارات الموجودة بطرف، فيها طقوس من بابل ومصر وآسيا وتراقيا ومن العقائد القديمة الموجودة عند اليونانيين ، إلى جانب العقائد السرية كالأورفية . و بدأ الناس يقبلون على عبادة هذه الآلهة التي تدعو لها الديانات السرية الصوفية مثل ديمترو برسفوني وديونيسوس وأورفيوس وهرمس ، إلى جانب آلمة جبل أولميب القديمة . فسكان بذلك فيشاغورس من الغلاسفة الموفقين ، تدل على ذلك القصص التي رويت بعد وقاته من أن بيته وهيب للإله ديمتر ، وأن روحه تنسب للإله هرمس .

#### تطهير النفس:

[٤٨] والنفس منفصلة عن البدن ، أي أن جوهرها مختلف عن جوهر البدن . وتقال النفس أو الروح في هذا المذهب بمعنى واحد وهي خالدة ، وأزلية ،فلها وجود سابق على وجود البدن ، ولا تفني بفنائه . والبدن سجن للنفس ، وليس للإنسانأن يفر من هذا السجن بالانتحار ، لأننا كالقطيع الذي بملسكة الراعي وهو الله ، وليس لنا أن نهرب بغير أمره . أما السبيل إلى خلاص النفس بعمد الموت ، وارتقائها إلى حياة أعلى بدلا مرح تناسخها في أبدان أخرى وفي ذلك عذابها ، فهو التطهير أو النصفية Katharsis . ولم تكن فكرة النطهير من ابتكار فيثاغورس، فالأورفية تطلب الخلاص من « عجلة الميلاد » عن طريق التطهير ، وذلك باتباع قواعد معينة في الطعام والملبس، وعبادات منظمة تجرى على أيدى الكهنة . وقد رأينا كيف اتبع فيثاغووس هــذه الآداب والعبادات ، إذ يُرْوي أنه كان يعيش على الخمز والمسل والخضر ، ولكنه أضاف إلى الزهد الذي يهدف إلى تطبير البدن أمرين : الاشتغال بالعلم الرياضي والموسيق لتصفية النفس ، كما يستخدم الدواء لتصفية الجسم . ومع ذلك فقدكان الملاج بالموسيق مألوفًا في الشمأئر الدينية القديمة،حيث كانت الموسيقى عنصراً أساسيا في أعياد بعض الآلمة . ولكن الجديد عند فيثاغورس أنه رفع هــذا التطهير من المنزلة العملية إلى المرتبة النظرية ، فجعل من الحساب والهندسة والموسيقي علوماً يمنى الكلمة ، ورفع من شأن الباحث فيها على مجرد العامل بها عن طريق التجربة والدربة .

وقد ضرب مثلا بالناس الذين يحضرون الألماب الأوليمبية ، فهم أحــد ثلاثة : قوم ينتهزون فرصة الألماب الأوليمبية للبيع والشراء والسكسب من الاتجار ، وهؤلاء هم الطبقة الدنيا، وفريق يشترك فى المباريات يطلب السبق والفوز، وهم الطبقة الثانية، وطبقة تشهدكل ذلك أو « تنظر » إليهم ، وطبقة تشهدكل ذلك أو « تنظر » إليهم ، وهم فريق النظار، وهم ذا هو الأصل فى « النظر » [ theôrein باليونانية يعنى ينظر ] .

فالنظر أو العلم هو أعظم تصفية ، وكل من يهب نفسه للدرس و ينقطع البحث يصبح الفيلسوف على الحقيقة ، ذلك الذى يتخلص من عجلة الميلاد . وقد تطورت فكرة التطهير وسارت فى هذا الطريق العلى ، فأخذ بها الفيثاغور يون المتأخرون . مثل فيلولاوس ، واتبعها سقراط كا ترى فى محاورة فيدون ، وأصبحت محور فلسفة أفلاطون ومعظم أصحاب المذاهب الروحية حتى اليوم .

### الحساب والهندسة :

[٤٩] لم يصبح السلم الرياضي علماً بمعنى السكلمة له مبادؤه وأصوله إلا على يد أقليدس في القرن الثالث قبل الميلاد ، ولسكن فيثاغورس هو الذي وضع الحجر الأسلسي في هدذا العلم . وقبل ذلك سارت البشرية أجيالا كثيرة تحظو بالرياضة خطوات قطمت زمنا طويلاحتى انتقلت من الحس إلى التجربة . ولا نود أن نقطع برأى فيا يختص برياضة قدما، المصريين لأن الوثائق المدونة ليست كافية في الجزم برأى معين كا ذكرنا من قبل . فقد احتفظ علماؤهم وكهنهم بالعلم سراً من الأسرار ، وجرى فيشاغورس وفرقته على سنتهم ، ولم ينسكشف العلم الرياضي إلا في القرن الخامس ، ولمكن الدخص واحد ، لا إلى فسكر جماعة ، وذلك الشخص هو فيشاغورس .

ولن نتسكلم عن الرياضة لذاتها ، بل من جهة علاقتها بالفلسفة ، و بوجه خاص بهذا الذهب القائل بأن العالم عدد ونغم . والعدد هو علم الحساب . ومرجم الصدد إلى « الواحد » ، وكان الواحد شأن أى شأن فى الفلسفة ، حتى لقد ذهب الفلاسفة إلى القول به على أنحاء مختلفة ، فهناك الواحد الفيناغورى ، والواحد البارمنيدى ، بل الواحد الطاليسى وهو الماء ، وسائر من أرجع السكون إلى عنصر واحد أو مبدإ واحد . وقد تأثر المثال الأفلاطوبى بالواحد الرياضى الفيناغورى من جهة ، و بالواحد البارمنيدى الميتافير بتى من جهة أخرى .

### فما هو الواحد الرياضي ؟

فلننظر إلى الطقل كيف يعد وكذلك الشخص المامي أو البدائي . يعد الطفل على أصابه ، فهو ينظر إلى إصبم واحدة أو اثنتين أو أصابم اليد الحسة ؛ ولكن الإصبم جسم طبيعي له طول وعرض وعمق ، وكل إصبع يختلف عن صاحبه شكلا ، وعن الأصابع الخس مجتمعة في صورة واحدة في اليد ، ولو أن كل واحد منها «منفصل» عن الآخر، أو هو عبارة عن ﴿ وحدة ﴾ مستقلة بذاتها. وعندما بعد الطفل العدد خمسَة على أصابع يده يرى اليد شكلا واحداً لا خسة أعداد . وهذا هو الشأن في الأشجار إذا نظرت إليها في الحديقة ، أو الأعمـــدة في للمبد ، وهكذا . فالعين ترى بالحس شيئا محسوساً لا واحدا رياضيا ، ولا يرى الطفل هذا الواحد الرياضي بل يرى الجسم|الطبيعي .هذا وحاجات الحياة نضطر الإنسان إلى معرفة العدد ، مثال ذلك التاجر الذى يشترىعدداً من رءوس النم ويبيع عددا من الثياب، فكيف يفعل ذلك؟ بدأت التجارة بالكم المتصل، أو الكوم ،ولا يزال الفلاحون عندنا يبيمون بالكوم ، مثل «عد، البرتقال وهو خسة ؛ وحين يكومونه يتخـذ هيئة خاصة تختلف عن الـكوم المركب من

أربع أو ثلاث برتقالات . فهذه طريقة . وطريقة أخرى هى الصد بالحمى الذى يشبه و البلى » ، فكلما أردنا أن نعد الأيام مثلا وضعنا واحدة فى مكان خاص وأضغنا إليها أخرى كلما مربوم ، وهكذا . وقد عبر الإنسان قديما عن طريقة المد كتابة بما يدل على هذا الأصل المحسوس . ولكن فيثاغورس فطن إلى وجود صلة وثيقة بين المعدد والشكل الهندسى ، فكانت الأعداد أشكالا : الواحد نقطة ، والاثنان خط ، والثلاثة مثلث ، والأربعة مربع ، كما يتضح من الرسم ، سواء انخذنا الرمز حروفاً أبجدية أو نقطا .

a aa aa aa aa

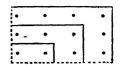
ومن الأشكال التي كانت لهادلالة خاصة عندفيثاغورس ، وكان أتباعه بمدونه مقدسا و يحلفون به ، مثلث المددأر بعة ، ويدل من النظر إليه على أنه مجموع الأعداد من ١ إلى ٤ ، أى ٢+٢+٢+ = ١٠ وكانوا يسمون هذا الشكل تتراكنيس Tetraktys

. . . .

وهناك أعداد ثلاثية أى تتجمع فى مثلث مثل الأعداد ٣ ، ٣ ، ١٠ ، ٢١،١٥. وهناك أعداد رباعية مثل ٤ ، ٩ ، ٢٥،١٦ .

والأعداد الشكلية أو الهندسية منها مربعة ومنها مستطيلة، وكما أضيفت الأعداد الغردية على هيئة زاوية gnomon إلى الشكل ، أنتج الأعداد الرباعية ، وكمل أضيفت الأعداد الزوجية أنتجت الأعداد المستطيلة ، كا هو واضح من الشكل .





والأعداد منها فردية ، ومنها زوجية ، أما الزوجية فيمكن أن تنقسم ، مثل هإلى على مم إلى ٣ ثم إلى ١ . والواحد هو أصل الأعداد ، و بجسه تذكون الأشكال الأخرى كارأينا .

قالأعداد عند فياغورس لها شكل أو هيئة eidos ، وهذه الفظة (إيدوس) التي أصبحت تدل عند أفلاطون على التال ، وعند أرسطو على الصورة ، قديمة قد م فيناغورس، ويذهب «تيلور» إلى أن استمالها الفيناغورى بمنى الشكل الهندسيكان الأصل في المثال عند أفلاطون ولسكن جلسي gillespie ينتهى من دراسته إلى أن لفظة إيدوس كانت تستمسل في معنيين أحدها طبيعي والآخر منطقي قالمني الطبيعي هو شكل الجسم الخارجي ، وقد تقال على الطبيعة الداخلية physis والمنى النطقي يقال على النوع الذي يشمل أفرادا كثيرين ، كما تقول هناك ثلاثة أنواع من الأشجار في الحديقة ، زيتون و برتقال وورد . وفي زمن سقراط كانت لفظة «إيدوس» تطلق على المنيين ، وأخذ سقراط بالمنى الثاني في تعريف الفضائل المختلفة . والأصل الغنوي لايدوس من الفصل اليوناني idein أي يرى ، فإيدوس تدل على الشكل المرئى باليوناني .

جلة القول ذهب فيثاغورس إلى أن الهيئة الرياضية للأشياء هي الأصل فيها ، وحيث إنه كان يُوحَد بين الأعداد والأشكال المندسة ، إذ لم ينفسل الحساب عن المندسة إلا في عصراً فلاطون ، فلا غرابة أن يذهب إلى أن أسل الأشياء هو الأعداد،

وذلك على خلاف المدرسة الأيونية التي جملت للادة كالماء أو الهواء أصلاللموجودات. غيرأن هذه المادة ، ومخاصة عند أنكسمندريس ، لا سائية لا كيف لها ولاكم ، وهي كذلك عند أنكسانس لا حد لما من جهة السكر. فكيف تحددت الموجودات المحسوسة التي نشاهدها كهذه الشجرة وهذا الحسان من هذه المادة الأولى اللامحدودة؟ الواقم نحن لا نجد عند الأبونيين جواباً شافيا ، ولا يكني القول بالانضام والانفصال، أو التكاثف والنخلخل، في بيان الملة في « تمديد ، الأشياء . وهنا ترى الجواب واضحا عنه فيثاغورس ، ذلك أن الشكل الهندسي ( محدود ) كالملث أو الربع أو المنطيل أو أي شكل آخر من هذه الأشكال ، وحدوده هي هـذه الخطوط الخارجية . وهــذا الشــكل ثابت ينطبق على جميم الأفراد . وقد تطور هذا الشُكل عند أفلاطون فأصبح المثال ، وعند أرسطو فأصبح الصورة . وهــذا هو فضل فيثاغورس في تاربخ الفلسفة إذ استطاع أن ينتزع الصورة المحــدودة من للادة اللامحدودة ، مما عجز عنم الطبيعيون الأولون ، أو قل إن المدرسة الأيونية ركزت اهمامها في المادة فقط على حين أن فيثاغورس انصرف إلى الصورة وحدها .

يتضع مما سبق أن فيناغورس كان لا يزال مخلط بين الحساب والمندسة ، وقد رأينا كيف يحمل الفيناغور بون الثلاثة مثلثا ، والأر بعة مر بعا وهكذا، وذلك بالحمى أو النقط . وتسمى هذه النقط الحدود horoi الشكل ، والساحة التي تشغلها هذه النقط هي السطح chara . ومن الأثور أن فيناغورس اهتدى إلى أن الأعداد ٣ ، ٤ ، وعلى التوالى تؤلف مثلثا قائم الزاوية ، ومن هنا جاءت نظرية فيناغورس المشهورة، والتي لا تزال تعرف باسمى حتى اليوم ، وهي أن مر بع الوتر يساوى مجموع مر بعي الضلعين في المثلث قائم الزاوية . وأكبر الظن أنه اهتدى إليها بطريقة هملية لأن لفظ hypotenuse

# الموسيق :

[00] يق أن نفهم معنى قوله « العالم نفم » ، عما يقتضى البحث في للوسيقى ، التي ردها في أغورس إلى التناسب العددى ، فكان صاحب الفضل في إقامة مبادى و ذلك العلم أيضا . وعما يروى في سبب اهتدائه ، وهى قصة تنسب إلى كثير بن ترويها لطرافها دون الوثوق من صها التاريخية ، أنه كان يمشى يوما في السوق فسمم حداداً يهوى بمطرقته على الحديد، ووجد لرنين المطرقة التي تقطع زمناً متساويا ضرباً و إيقاعا ، فعلمي ذلك على الموسيقى .

كان الإغريق في زمن فيثاغورس يعزفون على القيثارة المركبة من سبعة أولار ءثم ضم إليها وتر ثامن فيا بعد . وكانت جمينم الأوتار متساوية الطول ، وتمدث النفية المطلوبة إما بشد الوتر أو رخيه ، وذلك سماعياً بالأذن . فيضبط أول وتر وآخر وتر بحيث يتطابقان ولكن أحدهما يحدث نفمة رفيعة والآخر النفمة نفسها ولكنها غليظة . و يسمى الوتر الأول نبتى nete ، والآخر هيباتى hypate ، ثم يكون الوتر التوسط و بسى mese ، ثم الوتر الذي يليه بسى paramese . وهذه الأوتار الأربعة ثابتة ، وتتناسب فيا بينها نحسب السلم الموسيقى . أما الأوتار الثلاثة الباقية فعي متحركة وتختلف عن أقرب وترمها عا يعرف بربم المقام . والآن بعد هذه القدمة اليسيرة الممهدة لبيان تناسب الموسيقي ، نقول إن فيثاغورس اكتشف أن اختلاف النضة تابع لاختلاف طول الور ، وذلك طبقا لتناسب عددى . وأكبر الظن أنه كان يستعمل لتقصير الوتر الآلة المهماة مونوكورد monochord ، ولو مثلنا الأوتار الأربعة الثابتة بالنسب العددية لكانت النتيجة

#### کا یآتی :

| Nete<br>Mi | Paramese<br>Si | Mese<br>La | hypate<br>Mi |
|------------|----------------|------------|--------------|
|            |                |            |              |

قالوتر الطيط السي « هيباني » ، بالنسبة الوتر الرفيع « نبتي » يساوي : ١ .

ونسبة « النبتي » إلى « اليسي » تساوى ٣ : ٣ .

ونسبة « الهيبانی » إلى « اليسی » تساوی ٤ : ٣ وهكذا ، بحسب طول الوثر إلى الآخر .

فإذا نظرنا إلى هذه النفات الأربع ، وهى الحدود horoi [كما رأينا في حدود الأشكال العددية] ، وجدنا أن الرقين ٨ ، ٩ لهما نسبة بالرقين ٦ ، ١٢ على أنهما المتوسطان . فالرقم ٩ ، وهو يمثل النفية « ميسى » يزيد بما مقداره واحد عن الذى بعده ، ويقل عن الآخر بمقدار وأحد ، فيكون هكذا ١٢ : ٩ : ٦ يساوى ألا : ٣ : ٣ . وتسمى « ميسى » بالوسط الرياضى . أما العدد ٨ فيزيد وينقص عن الحدين بنفس الكسر ٨ = ١٢ - ٢٠ = ٢ - ٢ ويسمى اله والوسط الماوسط الماوسونيكى .

ويسمى الزمن بين الميباني والنبتي دياباسونdiapason باليونانية ، ويعرف الآن بالأوكتاف octave في اللغات الحديثة ، أي الجواب .

الخلاصة أن التناسب في الموسيقي يرجم في أساسه إلى وجود ﴿ وسط ﴾ بين

نستين مختلفتين ، أو بين ضدين . ونحن نعرف أن مشكلة الأضداد احتلت جانبا كبيراً عند تفكير الفلاسقة الطبيعين قبل فيثاغورس . وحل أنكسندر بس هذه المشكلة حلا أسطور يا بعض الشيء ، وذهب إلى أن اعتداء ضد على آخر « ظلم » ينبغي التكفير عنه ، وأنه لابد من وجود وسط عدل بين الأضداد . واهتدى فيثاغورس إلى هذا الوسط بطريقة رياضية كا رأينا في النفة النليظة والرفية . وهذه النفة وجوابها إذا ضربا على التماقب أحدثا ائتلاقا هو المسمى باليونانية هارمونيا . واللفظة تدل في أصلها على النفم المؤتلف على النفاقب ، لا كا تدل الذن على النفاة . لا كا تدل الذن على النفاة .

ويفسر برنت في كتابه « الفلسفة الإغريقية من طاليس إلى أفلاطون » الأصل في فكرة الامتزاج بين الأضداد بالسادة المألوفة عند اليونابين من قيام رب الدار بمزج الحر بالماء قبل تقديمه المضيوف على المائدة ، وهذا المزيج Krasis يعتمد على نسبة خاصة . والأمر كذلك في النسبة بين الأنسام ، بل في كل شيء . فلا غرابة أن يذهب فيناغورس إلى أن كل شيء عدد ونهم ، أي مركب بنسبة عددة ثابتة .

# الطب :

[01] ويقوم الطب النيثاغورى على فسكرة التناسب بين الأضداد ، فالجسم مركب من الحار والبارد والرطب واليابس ، ومن واجب الطبيب أن يهيىء أفضل مزجج بينها . وقد نشأت فى كروتون مدرسة طبية مشهورة ، أقدم من زمان فيثاغورس ، ثم اندمجت بتمالجه . وعلى أى الحالات فنشن لا نعرف من آراء تلك

المدرسة إلا ما حاء عن القابون Alkmaion أحد تلاميذ فيثاغورس. وألف ألقابون كتابًا في الطبيعة مما يشعرنا بأثر المدرسة الأيونية ، ولعله كان لاجنًا من آسيا الصفرى هجرها بسبب استمار الفرس مثل غيره من المفكرين الأحرار . وتسد نظريته في الطب \_ و يمكن القول إن أساسها موجود عند فيناغورس على أن الصحة هي آزان قوى الجسم isonomia dynameon ، فإذا تغلبت إحدى الغوى اختل توازن الجسم ، وحدثت حالة موناركية monarchia ، أى سلطان قوة واحدة ، وهذا هو المرض . و بمنى آخر بحدث الاتزان من اعتدال الأضداد وامتزاجها المتراجا مؤتلفا بكون منه الهارمونيا harmonia ، التي صادفناها في الأنفام . ويمنى الطبيب في إحداث هذه الحالة بأمرين هما الفذاء والمناخ . فالاعتدال في الفذاء يمنى تناول أطممة مختلفة بنسب خاصة ، كما يمزج الحمر بالمــاء . وقد يسنى التوسط بين الإفراط والنفريط. واعتدال المزاج هو التوسط بين أحلاط الجسم أى الحار والبارد والرطب واليابس ، كا يحدثنا سمياس في محاورة فيدون ، نقلا عن الفيثاغور بين ، من أن الجمم ينبغي أن يشدكا تشد الأوتار في القيث ارة ، فتكون صة البدن وهي التناسب ، كالنغم الصادر عن القيثارة .

#### الفلك :

[.٣٣] وقد ساد الاعتقاد عند النيثاغوريين بأن الأرض كروية ، وأنها كوك يدور حول الشمس ، ولو أن المرجح اعتقاد فيشاغورس نفسه بأن الأرض مركز السالم ، أما القول بدوران الأرض حول الشمس فمن الأفكار المتأخرة عند المدرسة ، والتي لم يقدر لها السيادة في الزمن القديم .

وقد رأينا أن المدرسة الأيونية و بخاصة أنكسانس ذهبت إلى أن الأرض أشبه بقرص يطقو على الهواء . ولمل فيثاغورس اهتدى - كما يقول سارتون - إلى كروية الأرض من النظر إلى السفينة وهي في عرض البحر ، فوجد الصارى يبرز أولا عما يدل على أن سطح البحر ليس مسطحا بل منحنيا . والأجرام السهاوية كروية ، والأفلاك التي تدور فيها الأجرام السهاوية دائرية ، وهي لا تجرى على هواها بل في مدار ثابت وحركة رياضية منتظمة .

ومم أن فيثاغورس قد اختلف عن المدرسة الأيونية في بعض النظر يات الفلكية ، إلا أنه أخذ بكثير من آرائهم ، فذهب مثل أنكسانس إلى أن العالم يتنفس الهواء الموجود خارج العالم. وأخذ عن أنكسمندريس فكرة الأفلاك الثلاثة الشبيهة بالحلقات ، فلك الشمس والقمر والنجوم ، ولكنه أضاف إليهـا ، أو طبق علمها التناسب الرياضي الموسيق ٢ : ٣ : ٤ فالبعد بين الأفلاك يقوم على فواصل متناسبة موسيقية ، وتخرج من الكواكب أنعام مختلفة بينها التلاف ( هارمونيا ) . وفي ذلك يقول هيبوليتوس و ذهب فيثاغورس إلى أن العالم ينني ، وأنه مركب من التناسب . وكان فيثاغورس أول من رد حركات الكواكب السبعة إلى الوزن والنغم ، و هنا نشير إلى الصلة بين الكواكب السبعة ، وبين الأوتار السبعة في القيثارة . وكانت للا عداد عندفيثاغورس ومدرسته دلالات ، فالمدد سبعة - كايقول أرسطو \_ كان يدل على الزمن المناسب Kairos ، كما كان العدد ٤ يدل على العدل ، والمدد ٣ على الزواج ، وهكذا . وذهب المتأخرون من الفيثاغوريين إلى أن المدد ٧ أكمل الأعداد لماله من خواص ذكروها ، وقد علما عبهم أسحاب رسائل إخوان الصفا في رسائل العدد .

ولما كان فيثاغورس بعدعالم السياء أكبل من عالم الأرض ، نظراً لأن حركة الأول دائرية ، وحركة الأشياء الموجودة في عالم ما تحت فلك القمر مستقيمة ، فيناك إذن عالمان مختلفان أحدها أسمى من صاحبه . وذلك على العكس من المدرسة الأبونية التي قالت بميدا واحد ، وكانت واحدية في الفلسفة . وقد استمرت هذه الفسمة العالم فيابعد ، فأخذ بها أرسطو في طبيعياته ، وكذلك فلاسفة المسلمين وعلماؤهم في المسمر الوسيط ، ثم فلاسفة أوربا حتى عصر جاليليو نفسه .

جملة القول إن فكرة التناسب كا طبقت فى الموسيقى والطب طبقت كذلك فى الفلك ، فكان التناسب ، وهو الوسط الرياضى ، جوهر الأشياء وأصلها . وهذا هو تفسير قول فيثاغورس إن العالم عدد ونغم .

أثره :

[20] وقد امتد أثر فيثاغورس الفلسني في زمانه ، واستمر بعد زمانه ، فني الفرن الرابع قبل لليلاد أخد أفلاطون بتماليم ، وجعل الهندسة باباً ينفذ منه إلى الفسلفة ، وشرطا ضروريا في بلوغها ؟ واستمرت أكاديمية أفلاطون حول تسمة قرون تفسر الحكون تفسيرا رياضيا . ولكن الفلسفة الأرسطية القائمة على النفسير الطبيعي هي التي سادت في العصر الوسيط . ومع ذلك نفذت الفيثاغورية في ظلمة القرون الوسطى فأشرقت عليها ، وكان لتماليهم أثر فعال في إخوان الصفا بوجه خاص . وأثرت كذلك في كل فلسفة عدت النفس جوهرا مباينا للجسم ، تمل فيه ، وتمتاج إلى التطهير بالزهد والرياضة . ومع أن ابن سينا قد أخذ في رسائل النفس التي كتبها التطهير بالزهد والرياضة . وم أن ابن سينا قد أخذ في رسائل النفس التي كتبها في « الشفاء » ، واختصرها في « النجاة » ، ثم كتبها مستقلة في رسائة « أحوال

النفس » بمذهب أرسطو من أن النفس صورة الجسم الحى تفى بفتائه وتوجد بوجوده ، غير أنه فى قصيدته العينية الشهورة يحدد حدو الدذهب الفيثاغورى حين يقول:

هبطت إليك من الحل الأرفع ورقاء ذات تدلــل وتمنــع

وقد أثر فيثاغورس في الفكر البشرى حتى اليوم ، فهو يلتمس الحقيقة في المعرفة الرياضية ، لأنها يقينية ، ومضبوطة ، ومنطبقة على العالم الحسى ، ومفسرة له ، ومستمدة من العقل ذاته لامن المشاهدات الحسية . وفي محاورة فيدون إشارات كثيرة إلى ذلك ، فنحن لا نستمد مبدأ المساواة من النظر إلى الأشياء التساوية ، ولا فكرة الكبر والصغر من مشاهدة الأشياء الكبيرة والصغيرة . وأن الخادم الذي لم يتلق أى تعليم يستطيم أن يهتدى إلى للبادى. الرياضية فى الحساب من تلقاء نفسه ، أى من طبيعة عقله . وهذا هو الذي جمل كثيرا من الفلاسفة المحدثين يذهبون إلى أن البديهيات مثل أن الكل أعظم من الجزء ، وأن الأشياء المساوية لشيء واحد متساوية ، هي من طبيعة العقل ولبست مكتسبة بالتجارب والمشاهدات . ونحن اليوم نرى أنَّ المثل الأعلى لجميع العلوم هو صياغتها في قوانين ومعادلات رياضية ، وأن المهج الرياضي هو المهج السائد في كثير من العاوم ، وهو المهج الذي اعتمد عليه ديكارت في الفلسفة ليبلغ اليقين . ويقول ر تراند رسل إن البديهيات التي تعد أساس المهج القياسي أثرت في أفلاطون حتى كانط ، وأن الفلاسفة الذين نادوا في القرن الثامن عشر بنظرية الحق الطبيعي إنما طبقوا البديهيات الرياضية على السياسة. كما أن نيون في مبادئه كان متأثرا بأقليدس ، الذي اعتمد بدوره على فيثاغورس . بل إن علم اللاهوت المسيحي الذي يبدو في صورته المدرسية دقيقًا مضبوطًا إنما نبع من

المصدر نفسه . ثم أن الرياضيات هى أم مصدر فى الاعتقاد بوجود حقائق أزلية حميمة تحس العالم البقل وأسمى من العالم المحسوس (١) .

هذا فضلا عن أن فيتاغورس جم بين العلم الرياضي و بين الحقائق الدينية ، مما نجده عند كثير من كبار الفلاسفة مثل ديكارت وسينوزا وكافط ، نعني هذا للزيج بين السمو الأخلاق والجلال المنطق . فلا غرابة أن يقول برتراند رسل : «إلى لا أجدد شخصا غير فيثاغورس كان له أثر يماثله في عالم الفكر ، لأن ما يبدو لنا أفلاطونيا نجده في جوهره عند التحليل فيثاغوريا » .

<sup>(</sup>١) برترأند رسل: تاريخ الفلفة الغربية س ٣٤ -- ٣٧ .

#### زينوفان Xenophanes

#### حياته :

[00] جرت عادة المؤرخين أن يصلوا بين بارمنيدس وبين زينوفان ، وأن ينسبوا إليه أنه مؤسس المدرسة الإبلية ولسكن الدراسات الحديثة أوضحت خطأهذا الزعم . فهو لا يعدو أن يكون من جلة الأحرار الذين آنوا هجرة أيونية حين شعروا بضغط المستعمر بن عليها ، وهذا ما ضله فيناغورس من قبل، ولسكن فيناغورس سلك حياة نختلف عن حياة زينوفان ، فقد آثر أن ينحو نحو العلم الرياضي ، وأن يجدد في الدين وأن يتسلك به ، وأن يعلم الناس خاصهم وعامهم ، ويهذب نقوسهم . أما زينوفان فقد أنجمه عمو الدين القديم المأثور بهدمه ولم محاول أن بضع بناء جديدا لدين جديد .

و نحن نعرف عن زينوفان \_ على عكس معظم الذين سبقوه \_ الشيء الكثير عن حياته وعن فلسفته ، وذلك مما بقي لنا من أشماره ، التي أودعها إشارات نستطيم . أن نعرف منهما سبرته على وجه التحقيق .

نشأ فى مدينة قولوفون Colophon إحدى مدن أيونية ، ورحل كما يقول وهو فى الخامسة والعشرين من عمره . فإذا عرفنا أن تلك للدينة وقعت فى يد الفرس عام ٥٥٥ تبين أنه ولد عام ٥٧٠ ، ويقع عام ازدهاره سنة ٥٣٠ ق . م؛ ويذهب تيايوس للؤرخ الصقلى إلى أنه كان معاصرا لهيرون ملك سراقوسة والذى حكم من ٤٧٨ إلى ٤٦٨ ، وكان زينوفان من المسرين فقد علش حتى بلغ الواحدة والتسمين .

و يقال إنه طلب الم على أنكسندريس ، ومهما يكن من شيء فقد كان متأثرا بفلسفة الطبيعين . و يحدثنا في أشماره أنه ظل أكثر من ستين علما يتجول دون أن يستقر في مكان معين . ومن جملة البلاد التي زارها إبليا ، ولكنه لم تتخذها وطنا .

#### شعره :

[07] وهو أول من انخذ الشعر أداة التعبير عن أفكاره . وكان المهود فى ذلك المصر أن يُغشد الشعر على الناس ، والمعروف أن زينوفان كان ينشد شعره الذى ينظمه بنفسه . ولكن الجديد فى ذلك الشعر أنه لم يتحدث فيسه عن أعال الآلمة ، أو أعاله الخاصة ، بل كان نظراً إلى العالم بأسره ، تحدث فيسه عن الدين والظواهر الطبيعية وأصل الأشياء والحقيقة والظن . ولكنه لم يرتب هسذه الأفكار محيث تكوّن مذهبا فلسفيا ، ومن أجل ذلك لم يعده أرسطو حين تحدث عدث عدم مع الفلاسفة . والواقع أنه لم ينظم فلسفته مرتبة كا فعل هزيود من قبل ، أو بارمنيدس من بعد .

الحق كان زينوفان شاعرا متجولا rhapsodist . وكان الشعراء في ذلك السعر يتخذون من الإنشاد حرفة ، وبخاصة شعر هوميروس وهزيود . ويزعم « جومبرز » أنه كان ينشد أولا وقبل شيء أشعار هوميروس ، ثم يتبعها بشعره الخاص . ويعترض « بيجر » على هـ فما الزعم بأن شعر زينوفان يحوى طعنا على هوميروس ، فلا يستقيم إنشاده على الناس ، ويفسر هـ فه الظاهرة بأنه كان يتسكسب من إنشاد هوميروس على العامة في الأسواق ، ثم يلتي شعره

الخاص الذى يهاجم فيه هوميروس وآلهة اليونانيين على الخــاصة الذين يدعونه إلى مآدبهم ليلا .

ولم يكر زينونان بجهل أثر هوميروس فى الحضارة اليونانية ، ومن أقواله « لقد قط جميع الناس على هوميروس منذ نشأتهم (۱) » فلما أراد أن يهدم هذه الحضارة ، لم يحد إلا هوميروس يركز هجومه عليه باعتباره ممثلا لها . فهو وهزيود ينسبان إلى أساطير الآلحة كل شىء ، فيتملم النشء عهما ، مع أن وصفهما للآلحة مشين ، إذ يضيفان إليهم جميع تقائص البشر . وهذه هى الفكرة التي أخذ بها أفلاطون فى الجهورية وطالب بأن يحذف من قصائد هوميروس وهزيود ما يتعلق بالآلحة حتى لا ترسخ هذه المقائد فى قاوب الصبيان .

الله :

[00] وقد اعتد كثير من المؤرخين أن زينوفان نادى بإله واحد ، فكان بذلك من الموحدين ، ومن أصحاب للذهب الواحدى في الفلسفة ، وتصوروا أنه كان ينشد « الواحد (٢٠) مثل بارمنيدس . الواقع أنه عارض بين المقل و بين الآلمة الميثولوجية ، أو أنه هدم هذه الآلمة ، ولكنه لم يقم إلها جديدا يحل محلها ، ولم يصف هذا الإله . فقد جاء تعدد الآلمة من اختلاف الشعوب وتصدد للدن ، فشبهت كل مدينة الإله

<sup>(</sup>١) هذا النس وما بعده عن ترجمة برنت النصوس ، وعن يجر .

 <sup>(</sup>۲) يرى برنت أنه كان بنشد الله الواحد ، وأن قوله بآلهة كثيرة فى نغس العبارة ليس إلا من قبيل السخرية بآلمة هومبروس \_ ويناقش بيجر هذا الرأى وينصر القائلين بالتعدد مثل ريتهارت ويذك يكون بارمنيدس مستقلا فى فلمفته .

على حسب تقاليدها في اللبس والهيشة ، « فالأحباش بجعلون آلهم سود البشرة فطس الأنوف ، ويقول أهل تراقيا إن آلهم ذوو عيون زرقاء وشعر أحر » . فالناس يصنعون الآلهة على مثالهم ؛ أكثر من ذلك : « لو أن البقر والخيل والأسود كانت لها أياد تستطيع أن ترسم بها وتصنع آثارا فنيسة كالبشر ، لنقشت الخيل الآلهة في هيئة الخيسل ، وكذلك البقر ، وجعلت أبدانها على صورة أنواعها المتعددة » .

إذن فا صفة الإله؟ ﴿ إنه إله واحد، وهو أعظم الآلمة والبشر جيما ، ولا يشبه في هيئته أو عقله أى واحد من البشر ﴾ . وعن بحد من هذا النص أنه يسلب عن الله الصفات ، ليس كنله شيء كما فسل بعض الممرّلة من علماء الكلام عند السلمين الذين لم يثبتوا لله أى صفة ، ولكنهم سلبوا عنه تعالى صفات النقص أو السلمين الذين لم يثبتوا لله أنه يقول بإله واحد إلى جانب الآلمة الأخرى . و يصفه في نصوص أخرى بأنه سمم خالص و بصر خالص ، كله عقل « موجود في كل مكان نصوص أخرى بأنه سمم خالص و بصر خالص ، كله عقل « موجود في كل مكان بغير أن يتحرك ، إذ لا يليق به أن يتحرك من مكان إلى آخر وأن يغير موضعه ﴾ . فهو ينتقد نصو بر هوميروس للآلمة التي تتحرك وتسمى . والإله عند زينوفان «عجرك جيم الأشياء بقوة المقل وحده » . وهذا يذكرنا بإله أرسطو وهو المحرك الذي يتحرك ، والذي هو عقل عص .

بقيت مسألة أثارها زينوفان وكان لها أهمية كبيرة فى تاريخ الفلسفة اليونانية ، نسى سبيل الموفة . ما الطريق إلى معرفة هـ ذا الإله ؟ ما حقيقة الإله ؟ مع الملم أن الصفات التي يصف بها هذا الواحد مطلقة لا حد لها ، نشبه هذه الملات اللابهائية التي قال بها أنكسمندريس . بحيب زينوفان أن أحداً من البشر لا يستطيع أن

يعرف الله ، لأن معرفتنا نقف عند حد الظن فقط . ولعل هذه الإشارات هي التي كانت أساس نظرية السفسطائيين في آخر القرن الخامس عن استحالة المرفة الصحيحة .

أما في الأمور الطبيعية فكان متابعا للمدرسة الأيونية ، ولم يأت مجديد في نفسير الأجرام الساوية وتكوين للوجودات الأرضية . ولا يعد كلامه عبها ظسفيا .

#### حرقليطس

### اختلاف المفسرين:

[٥٨] مختلف للؤرخون اختلافا عظما فيا بيهم على تفسير فلسفة هرقليطس فقد ذهب القدماء وعلى رأسهم أرسطو أنه من جمـلة الطبيعيين الأولين ، لأنه نشأ في أيونية ، ولأنه قال بالنارعلة أولى للأشياء . وعلى هذا النحو عده رواة الآراء للذين لخصوا مذاهب الفلاسفة الأقدمين ، ابتداء من الرواقيين الذين تأثروا به وأخذوا بغلسفته في الاحتراق المام ، أو المتأخرين علهم الذين اكتفوا بقولمم: إنه من للادبين و إن مذهبه هو النار ، وعمهم أخذ المؤرخون المرب هذا الرأى . حتى إذا كنا في المصر الحديث رأينا بعض المؤرخين يتامون التفسيرات القدعة ، وبسلكون هرقليطس في جملة الطبيميين الأولين ، مثل جومبرز ، و إلى حد ما زالر و برنت ، ويوسف كرم وريفو(1). فلما نشيرت نصوص هرقليطس ، وانقطم المورخون ادراسها خرجوا بنتأمج جديدة ، . وأول من فسره تفسيرا جديدا هيجل الفيلسوف الألماني ، الذى صاغ فلسفته في الصراع بين الأضداد على مثاله . ويفضل معظم المحدثين أن يدرسوا هرقليطس على حدة دون ضمه إلى المدرسة الأنونية ، بعد زينوفان ، لأنه يتوسط بين زينونان و بارميندس .

الراقع كانت فلسفته متعددة الجوانب، وهذا برجع إلى كتابه الذي ينقسم ثلاثة أقسام، فلسنى، وسياسى، ودينى. أما القدماء فقد نظروا إليه من الجانب الفلسنى

<sup>(</sup>۱) مع أن ريفو فى كتابه تاريخ الفلسفة قد ألفه عام ١٩٤٨ [لا أنه بؤثر أن يجمل النار محور فلسفة هرقليطس ، ولا يرى تعارضا چنه وبين زينوفان بل يراء مكملا وامتدادا له .

وحده ، بل من الجانب الطبيعى فى تفسير أصل العالم . ولعلهم رأوا أن ذلك الجانب هو أبرز جوانبه . على حين أن المحدثين \_ بعد النظر إلى القطوعات الباقية من كتابه وهى لا تكفى فى الحسكم عليه حكما صحيحا كاملا — أولوا فلسفته تأويلا جديدا .

حياته :

[04] نشأ هرقليطس Herakleitos في مدينة إفيسوس وما إحدى المدن الأغريق حول عام الحدى المدن الأغريق الاشتى عشرة وقد أسسها المستصرون من الإغريق حول عام ١٠٠٠ق م موازدهرت من الاشتغال بالتجارة ، ورادت شهرتها بعد قضاه الفرس على ملطية عام ٤٩٤ وانصلت المدينة بالحضارات الشرقية و بخاصة البابلية ، وانخذوا أرطبيس Artemis إلهة لهم ، وهي ربة الخصب والتناسل والأمومة ، وأقاموا لما معبدا جدد عدة مرات آخرها عام ٥٤٠ ، واشترك الملك قارون في بنائه ، حتى أصعى أجي معاهد اليونان ، وعد من جملة المجانب السعم

وكان هرقليطس (1) يشغل منصب السكاهن الأعظم فى هذا المعبد، ويسمى هذا المعبد، ويسمى هذا المعبد، ويسمى هذا المنصب على وجه التحقيق ، ولكنه كان وراثيا فى أسرته ، ويخول لمصاحبه سرة وشرة ، ثم تنارل هرقليطس عنه لأحيه ، واعترل فى الجبل زاهدا بأكل الحشائش.

أما نسبه قهو ابن بليسون أو بلوسون (٢٠ Blyson, Bloson وجده أندوكليس الذي ينتسب إلى كودرس مؤسس مدينة إنيسوس. وظل للك محصورا في أسرته زمنا طويلا. ولعل هذا يفسر ما أثر عنه من تسكير على أقرائه.

(٣) يرجع برنت كنابة الاسم بلوسون ليكون قريباس الرسم الأيوني .

 <sup>(</sup>١) حياة هرقليطس مستقاة هن ديوجين لايرتوس والرواة المتأخرين ، وصحتها التاريخية بوضع شك .

وليس مواده أو وفاته معروفا ، ولكنه زها عام ٥٠٠ ق . م ، بعد فيثاغورس و زينوفان حيث يشير إليها فى شعره ، و يروى عن فيثاغورس أنه سمع كلبا يعوى ضرف فيه صوت صديق له ؛ وقبل بارمنيدس الذى يشير إليه بدوره . و يحدد ديوجين لا يرتوس وقت ازدهاره فى الاوليمبياد التلسع والستين أى بين على ٤٠٥ ، ٥٠٠ ق. م . وقبل ق . م . فى حكم دارا الأول ، الذى امتد حكه من عام ٢٥١ إلى ٤٨٥ ق . م . وقبل إن دارا دعا هرقليطى إلى الإقامة فى بلاطه ، غير أنه رفض الدعوة ، وكتب إليه يقول : « إننى أرهب المظاهر ، فأرجو قبول عذرى فى النخلف عن الذهاب إلى فارس ، وأنا رجل زاهد أفنع بالفليل ، ولا حاجة لى إلا بما يزود عقلى (١) » .

ويذهب و جومبرز » إلى أن هرقليطس باعتبار أنه كان من الأسرة المالكة كان يطمع فى العرش ، ومع أنه تنازل عن حقوقه لأخيه ، غير أنه كان يتدخل بين حين وآخر فى السياسة وفى حقوق العرش ، وأنه طلب من الأمير ميلانكوماس Melancomas التخلى عن الحكم الذى اغتصبه بغير حق (٢٠).

و يقال إنه نفض بده من الاشتغال بالسياسة سخطا على دستور إفيسوس ، واعتزل من أجل ذلك في الجبل . ثم شجع أهل بلده على عار بة القرس وحمهم عليها قائلا: إن من يطلب النصر فعليه بالصبر على الشهوات وكبح جماح النفس . وهو ينمى على أهل وطنه تخليهم عن هرمودورس حين نفاه دارا من إفيسوس ، مما يدل على روحه الوطنية المالية .

 <sup>(</sup>١) أورد ديوجين لايرتوس خطاين لحرفليطس بتمامها عند السكلام على سيرته . ويشك برنت في محتهما، وأكبر الغلن أنهها منتحلان .

<sup>(</sup>٣) جومبرز : مفكرو الاغريق ، الحجلد الأول . الترجة الانجليزية طبعة ١٩٤٩ ، ص ٦٠ ،

و بروی سوتیون أن هرقلیطس أخف الملم على زینوفان ، وقد رأینا أن ریفو یقبل هذه الروایة ، ولسكن برنت برفضها على أساس أن زینوفان ترك أیونیة قبل أن یولد هرقلیطس ، و برجح أنه علم نفسه بنفسه ، فاطلع على مذاهب الطبیمین ، وعلى فلسفة فیثاغورس ، وعلى قصیدة زینوفان . وقیل إنه تملم على یدى هیباسوس تلیذ فیثاغورس .

# كتّابه وأسلوبه :

[٦٠] وقيل إنه كتب كتابا واحداً فى ثلاثة أجزاه: فسلنى وسياسى ودينى ، اسمه « فى الكتاب لمبد أرطميس . اسمه « فى الكتاب لمبد أرطميس . وهناك أكثر من عنوان لهذا الكتاب ، مما جعل برنت وفريمان يشكان فى معرفة عنوانه . بل إن تقسيم الكتاب موضع شك أيضا ، و يرجح أنه من عمل الإسكندرانيين أو الشراح الرواقيين .

وقد اشتهر أسلوب الكتاب بالنسوض حتى أصبح يضرب به المثل ، بل لقد أطلق التأخرون على هرقليطس بسبب ذلك اسم «النامض» أو «المظلم» ho skoteinos .

واختلف القدماء والمحدثون فى تعليل هذا الغموض .

فذهب ثاوفراسطس إلى أن اضطراب الكتاب وتناقضه إنمــا جاء من اختلال عقل صاحبه . ونسب أرسطو صعوبة الكتاب إلى الخطأ في وضع علامات الترقيم .

و يقول «برنت» إن العصر الذي عاش فيه هرقليطس وما ساده من حروبكان يقتضى اتباع ذلك الأسلوب .كما أن النهضة الهينية الجديدة عسلت نضة سائر أقطاب الفكر توقع على قيثارة الدين والتنبؤ ،كما هي الحال في بندار . هــذا إلى أن العصر كان يمتاز بظهور الشخصيات الفردية البارزة ، ومن شأن الفردية العزلة ، وهذا ما فسله هرقليطس (1) وفي ذلك يقول في الفقرة ٨: إذا عنى الناس بالبحث عن الذهب فقد يجدونه؛ وإذا انصرفوا عن البحث عنه فعليهم أن يقنعوا بالقش ــ ٥١ .

ويفسر « زقل » غوضه بأنه كان حميق الرأى جاد الفكر شديد الازدراء لأعمال معاصريه وآرائهم ، فآثر العزلة واختط طريقا مستقلا في التفكير . ثم أودع فلسفته كتابا موجز السارة أشبه بالأمثال القصيرة ، وهذا الإيجاز هو سر الغموض ، وهو الذي أكسبه اسم المفامض . وكان يرى أن هذا الأسلوب أجدر بكرامة صاحبه وأدل على الصورة الصادقة لأفكاره ، لأن المقل يهتدى بالبصيرة أكثر مما يستدل بالمانى ، ويسدق بالتركيب لابالتحليل .

ويرى « يبحر » أن هرقليطس ابتكر أسلوبا فلسفيا جديدا عظيم الأثر من حيث إنه قاطع في معناه ساطع في عبارته . ولم يبق من الكتاب إلا بعض الفقرات ، فإما أن يكون الكتاب كله كان مكنو باعلى هذا النحو ، وإما أنه كان زاخرا بالحكم القصيرة فاقتبسها المتأخرون واكتفوا بها . ويمن مجد مثل ذلك في حكم أبقراط ولكها لانبلغ أصالة هرقليطس ، ولعل جامع أمثال أبقراط قد احتذى حذو هرقليطس . وكانت الحكة القديمة مأثورة في الشعر و مخاصة في قصيدة « الأعمال والأيام » لهريود .

وذهبت «كاثلين فر بمان» إلى أن غوض هرقليطس يرجع إلى أسلوبه لا إلى عجز القراء عن الفهم ، وأنه قد قصد ذلك حق لا يتداول الكتاب إلا أهل الرأى ولا

 <sup>(</sup>١) ولكننا نلاحظ أن هرقليطس هو الوحيد من قدماء الفلاسفة الذي آثر حياة العزلة ، على
العكس من ذلك يمتاز فلاسفة اليونان باتصالهم بالحياة العامة ومشاركتهم لها وتأثيرهم فيها، ومن أجل
 فلك لا يصلح تحدير برت .

يقع فى يد الجمهور والعامة ، كما اتهموا سولون فى زمانه بأنه كتب شرائعه غامضة حتى يعجز القضاة عن العمل . و يحكى أن أور بيدس أعار الكتاب لسقراط ثم سأله رأيه فقال : مافهمته عظيم ، وكذلك مالم أفهمه . هذا إلى أن هرقليطس لاعتقاده فى بلادة العامة وغبائهم أراد أن يلفت أنظارهم مهذه الأقوال المتناقضة التى تهدف إلى إيقاظ الأذهان أكثر من معرفة الحقيقة .

وقد بقيت عدة فقرات من كتابه لنقلها عن ترقيم برنت وترحمته . مع العلم أن كل مؤرخ يؤثر ترجمة خاصة .

#### النصوص :

[ ٦٦ ] ( ١ – ٥٠ ) (١) من الحكة ألا تصنوا إلى بل إلى كلق ، وأن تخولوا بأن جميع الأشياء واحدة .

( ٣ - ١ ) ومع أن هسنده السكلمة Logos أزلية ، إلا أن الناس يسجزون عن فهمها عند سماعها ، كأنهم يسمعونها لأول مرة . ذلك أن الأشياء ولو أنها بحرى مطابقة لهذه السكلمة ، إلا أن الناس يبدون كأنه لا تجربة لمم بالأشياء ، عندما يسنفون الأسماء والأقعال ، كما أفعل ذلك في تفسير الأشياء حسب طبيعها ونوعها . وهناك من الناس من لا يشعرون بما يفعلون وهم نيام .

( ٣٧ – ٣٤ ) حين يسمع المجانين فهم كالصم ؛ ومنهم من يشهد عليهم القول بالنبية وهم وجود .

( ١٠٧-٤ ) العيون والآذان شهود سيئة للإنسان إذا كانت نعوسهم نفهم دون ألسنتهم .

( ٥ - ١٧ ) لا يمهم كثير من الناس هــذه الأمور التي تقع عيومهم عليها ، ولا

<sup>(</sup>١) الرقم السكبير يدل على ترقيم برنت ؟ والصغير يدل على ترقيم فريمان .

يلحظونها حين 'يعلمونها ، ولو أنهم بظنون غير ذلك .

( ٦ - ١٩ ) الذين لا يعرفون كيف يسمعون ولا كيف يتكلمون .

( ٧ - ١٨ ) إذا لم تتوقع مالا يتوقع فلن تجده ، لأنه صعب ويشق على البحث .

( ٨ - ٧٧ ) ينقب الباحث عن النهب في الأرض كثيرا، ولا يجد إلا القليل .

(١٧٣-١٠) تحب الطبيعة أن تختفي .

( ۱ ۱–۹۳) إن الإله صاحب للمجزة فى دلنى ، لا يشكلم ، ولا يخفى مراميه ، ولكنه رمز . . .

(٩٢-٩٢) إن الكاهنة Sibyl<sup>(١)</sup> صاحبة اللسان الذي يهذي فتنطق بكلام جاد غير مزوق أو منمق ، تسمع الناس صوتها أكثر من ألف عام ، بفضــل الإله الذي يوحي إليها .

(۱۳-۵۰) إنى لأمتدح كثيرا ما يرى ، ويسمع ، ويحفظ .

( ٤٧ ـ ) .... يؤيد حجته بشواهد كاذبة .

(١١٠١-١٥) العين أصدق خبرا من الأذن .

(١٦٩-٠٤)كثرة الحفظ لانعلم الحسكمة ،وإلا لتعلم هزبود أو فيثاغورس،وكمذلك زينوفان وهيكانايوس .

(۱۲۹–۱۲۷) اند زاول فیثاغورس بن منیسارخوس البحث أكثر من غیره ، ثم تخیر نما اطلع علیه حكمة جمعها ونسها إلى نفسه . وهذه صناعة لا ضرر منها .

(١٠٨-١٨) لم أجد أحداً بمن سمت مقالاتهم يذهب إلى أن الحكمة منفصة عن جميع الأشياه .

( 19–23) الحكمة شىء واحد . إنها معرفة ما به تتحرك جميع الأشياء فى جميع الأشياء .

( ٣٠-٢٠) هذا العالم Kosmos ، وهو واحد الجميع ، لم نخلقه إله أو بشر ،

<sup>(</sup>١) في الأساطير اليونانية أن كاهنة دلني كانت تتلقي الوحي عن زيوس .

<sup>(</sup>٧) يترجمها برنت «العالم» وقد نافشمدلولهاوذكر أنهالا تدل على النظام order قط، =

ولكنه كان منذ الأبد ، وهو كأن ، وسوف يوجد إلى الأزل ، إنه النار ، التي تشتمل عساب . metra ( يقياس ـ بنسبة ) وتخبو عساب .

( ٣١-٢٩) وهذه هي الصور التي تتحول إلها النار : أولا البحر، ثم نصف البحر أرض ؛ وضفه الآخر أعاصر [ أو ينايع prester ] .... (١)

(٩٠-٢٢) هناك تبادل بين النار وبين جميعالأشياء كالتبادل بين السلع والمنحب، أو المذهب والسلم .

(٣٢-٢٣) وتصبح الأرض بحرا ، وذلك طبقاً لنفس القانون الذي تحولت إليه الأرض من قبل .

( ٢٤–٦٥) [ النار هي ] الحاجة والإشباع .

( ٧٦-٢٥ ) النار تحيا بموت الأرض ؛ والحواء يحيا بموت النار؛والماء يحيا بموت الحواء ؛ والأرض تحيا بموت الماء .

(٢٦-٢٦) عندما تعلو النار على حجميع الأشياء فإنها سوف محمكم علمها وتديها .

( ٢٧-٢٧ ) كيف يختفى الإنسان بما لا يسكن أبداً ؟

(٧٨- ٦٤ ) البرق [ أى النار ] يمرك العالم [ جميع الأشياء ] .

( ٣٠- ١٣٠) الدب <sup>(٢)</sup> عبارة عن حدود الصباح والساء ، وفي مقابل العب حدود أنوار زيوس رب الهاء الصافية .

( ٩٩-٣١) لو لم تمكن الشمس موجودة لساد الليل ، لأن النجوم تستمد صو معامنها

حتى تستئيم مع فسكرة النار فيما بعد . ويقول إن استعمال الفظة في هذا المعنى فيثاغوري \_ أما
 كائلين فريمان ، فقد ترجح الفظة « العالم المنظم » فجمت بين الدلالتين \*

<sup>(</sup>١) هذه الفقرة بجزأة عند برفت لل رقم ٧٣، ٤٦ ـ وعند فريمان فى رقم ٣٠٠ أما عن ترجمة ﴿ برستير » فقد اختلف فى ترجمتها عن اليونائية ، ونافشها برفت منافشة طويله س ١٤٩ عند الكلام هن الآثار الجوية فى فلمنة هرفلطس ، ورجع أنها تعنى الهواء الساخن ، Whirlwind كا ترجمها فريمان .
لا اليناميع Water - Spoul كا ترجمها فريمان .

<sup>(</sup>٢) يريد بالدب: مجموعة النجوم المعروفة بهذا الاسم .

( ٣٢-١٦) تتجدد الشمس كل يوم

(٣٨-٣٣٣) تنبأ طاليس بكسوف الشمس [ فريمان : طاليس أول من عث فى علم الفلك ] .

(٣٤\_١٠٠) [ الشمس علة تغير الفصول ] (١) التي تنتج كل شيء .

( ٣٥\_٧٠) هزيود معلم كثير من الناس ، [ الذين اعتقــدوا أنه يعرف أمورا كثيرة ] <sup>(٢٢</sup> مع أنه لم ينهم الليل والنهار : إذ أنهما شيء واحد <sup>(٣)</sup>

( ٢٠٠٣ ) أنه هو النهار والليل ، الشتاء والصيف ، الحرب والسلم ، الشبع والجوع ، ولكنه يتخذ أشكالا مختلفة كالنار الق امترجت بالتوابل سماها كل شخص حسب طسمها [فريمان : إذا امترجت بدخان البخورسماها كل شخص حسب مزاجه] (١٠) و نحول كل شيء إلى دخان ، لميزته الأنوف .

( ۱۹۸–۹۸ ) تشم الأرواح فى هادس (الجحيم Hades) [ فريمان: للأرواح حاسة الشم فى الجحم ] .

(٠ ﴾ - ٩١) إنها تفرق وتجمع ؛ وتزيد وتنقص .

(١ ٤-٣ ٤-١) لا يمكنك أن ننزل مرتين فى النهر نفسه ، لأن مياهاً جــديدة تغمرك باستعرار . [ فريمان : ليس من المسكن أن تنزل مرتين فى النهر نفسه ، لأنها تتفرق وتتجمع ثانية ، وتتمرّب وتنفسل ] .

(٣) ) أخطأ هوميروس في قوله : ﴿ لَو أَن التنازعزال مَن الآلهة والبشر»
 ولكته لم ينظر إلى أنه كان يدعو إلى هلاك العالم ، فلو استجيب دعاؤه لذهبت جميع الأشياء ...

( ٤ ٤ - ٥٣ ) الحرب ملك وأب كل شيء ، وهي التي جعلت بعض الأشياء آلهة

 <sup>(</sup>١) زيادة عن قريبان (٢) إضافة عند برنت (٣) يقمب مزيود في قصيدته أنساب الآلهة إلى
 أن النهار ابن الليل . (٤) ترجة فريبان أصح ونؤيدها الفقرة الطالية .

وبعنها الآخر بشراً ، وبعنها أحراراً وبعنها عبيدا .

(٥١-٤٥) بجهل الناس كيف يكون الشيء مختلفا ومتفقا مع نفسه ، فالائتلاف معرم على الشد والجذب بين الأضداد ،كالحال فى القوس والقيثارة .

(٢٦ \_ ) الضد هو الحير لنا .

(٧٤-٤٧) الائتلاف الحفى أفضل من الظاهر .

( ٨ ٤ - ٤٧ ) لا يجب أن شكر في عظائم الأمور كيفها اتفق .

( • ٥٩-٥٠ ) طريق القصار في تنظيف الأقمشة مستقيا أومتمرجا فهو طريق واحد

( ١ ٥ - ٩ ) تؤثر الحير التين على الذهب.

( ۱۵۱ – ٤) تبهج التيران حين ترعى الكشنى (<sup>۲۲</sup> [فريمان : إذا كانت السعادة في الله الله الكشنى ] .

( ۵۲ – ۹۱ ) أنهى ما. وأنجسه ما. البحر ، يشر به السمك فيحيا به ، ولا يمكن أن يشربه الإنسان بل مهلكه .

( ۱۳-۵۳ ) يتمرغ الحنازير فى الوحل ، والعواجن فى التراب [ فريمان : لاتلعب فى الطين محب الحنازير أن تتمرغ فى الطين ولا تستح فى الماء ] [ ۳۷ :تستحم الحنازير فى الطين ، والطيور فى التراب أو الرماد ]

( ٥٥-١١ ) تساق الأغنام إلى المرعى بالضرب .

· 10 = ( 07)

( ۵۷ ) الصحة والمرض واحد .

( ٨٥-٨٥ ) الأطباء الذين يقطعون جسم المريض ويحرقونه ويضمدونه يتناولون أجرا على ذلك لا يستحقونه [ فريمان : لأنهم يحدثون نفس الآلام كالمرض ] .

<sup>(</sup>١) هذا شبيه بالثل العربي : من طلب المالي سهر اليالي .

<sup>(</sup>۲) نبات مر الطم .

( ٥٩ ) الزوجان كل ولا كل ، يرسمان مما وأحدها تحت الآخر ، مؤتلفان ومتنافران . الواحد يتكون من جميع الأشياء ، وتخرج جميع الأشياء من الواحد .

( • ٣٣٣٣ ) لم يكن الناس ليعرفوا اسم العدالة لو لم توجد هذه الأشياء [ فرعان : أى الأمنداد ] .

(١٠٣-٣٦) جميع الأشياء بالنسبة إلى الإله جميلة وحق وعدل. ولكن الناس يعدون جنن الأشياء ظلم وبعضها الآخر عدل.

(٧٣ــ٨) بجب أن نعرف أن الحرب عامة لكل شى. وأن التنازع عدل ، وأن جميع الأشياء تكون وتفسد بالتنازع [ فربمان : والضرورة ] .

( ٢٤-٦٤ )كل ما نراه ونحن أيقاظ موت ، كما أن كل ما نراه في النوم نائم .

7-70 ) الحكيم فقط واحد ، إنه يرغب أن يسمى زيوس ولا يرغب .

( ٣٦-٩٦ ) القوس (١) تسمى الحياة ، ولكن فعلها موت .

( ٣٧٣-٣٧ ) الحالدون فانون ، والفانون خالدون ، وأحدهما يعيش بموت الآخر ، وعوت محياة الآخر .

( ٧٠-١٧ ) موت الأنفس أن يصبح ماه ، وموت الماه أن يصبح أرضا . ولسكن الماه بأنى من الأرض ، والنفس من الماء .

( ٦٠-٦٩ ) الطريق إلى فوق وإلى أسفل واحد ونفس الطريق .

( ١٠٣-٧٠) البد. والنهاية في محيط الدائرة واحد .

( ٧٧-٤٥ ) لن تجد حدود الفس إذا بحثت عنها فى أى جهة من الجهات ، ومهما يكن عمق القياس Logos [ فريمان : لن تجد فى طريقك حدود النفس حتى إذا سرت إلى آخر الطريق ، لأن قانونها Logos شديد العمق ] .

﴿ ٧٧-٧٣ ) سعادة الأنفس أن تصبحرطبة [فربمان : سعادة الأنفس ، أو بالأحرى موتها ، أن تصبح رطبة . ونحن نحيا بموت الأنفس ، وهي تحيا بموتنا ]

<sup>(</sup>١) القوس بالبونانية Bios وكفك ، الحباة ، مع اختلاف علامة المد على حرق الحركة (بيوس القوس ، بيس الحباة ) والمقصود أن القبئارة لا تدب فيها الحباة بغيرالقوس ، ولسكن كثرة ضلها بهلك الفيئارة .

(٧٣-٧٢٣) حين يشرب الرجل الحُر يقوده صى أمرد ، ولا يعرف أبن يذهب ، وتكون نفسه رطبة .

(٧٤-٧٦-١١٨) النفس الجافة أحكم وأفضل .

( ٢٦-٧٧ ) يشعل الإنسان النور لنفسه ليلاحين يموت ولا يزال حيا . والنائم الذي انطفأت رؤبته ، يستضىء من الميت . أما المستقط فيستنير بالنائم . [ فربمان : يشمل الإنسان النور ليلا إذ ينطفىء بصره . ويشبه وهو حى النائم كالميت ، ويشبه وهو قط النائم ] .

( ٨٨-٧٨ ) ما يوجد فينا شيء واحد : حياة وموت ، يقظة ونوم ، صغر وكبر ، فالأولى [ من الأضداد ] تتحول ونصبح الأخيرة ، والأخيرة تصبح الأولى .

( ٧٩-٧٩ ) الزمان طفل يلعب بالهواء ، والقوة المسكية في يد الطفل .

(۰۸–۸۰۱) بخت فی نفسی .

( ٨١\_١٤٩) إننا نبرل ولا نبرل النهر الواحد ، إننا نـكون ولا نـكون .

( ٨٢-٨٢ ) من الشاق أن تعمل لأسياد الذات وأن تحكم منهم [ فريمان : من الشاق لهذه نفسها أى المناصر الكونة لبدن الإنسان \_ أن تعمل وتطبع ] .

( ١٨٤ - ٨٣ ) السكون من التغير [ إضافة عند فريمان . النار العنصرية في جسم الإنسان ] .

( ٨٥\_٩٩ ) الأجدر أن تطرح الجثث حتى لا تتلوث .

( ٨٦\_-٢٠ ) حين يولدون يرغبون ڧالحياة وڧاتماء مصيرهم [ الموت ] ، ويخلفون وراءهم أبناء يلقون مصيرهم بدورهم .

( ٨٩-٨٧ ) قد يصبح الرجل جدا في ثلاثين عاما .

( • ٩-٧٠ ) الذين ينامون يسملون ويشاركون فنما يجرى في السكون .

( ١٩٩ - ١١٣ ) الفكر مشترك للجميع . [ فرعان : ماكة التفكير مشتركة الجميع ] .

<sup>(</sup>١) شراب مكون من خر ولبن وشعير اسمه كيكيون باليو انية .

( ٩ ٩ ب - ١١٤) إذا تسكلم الناس بالمقل فيجب أن يتمسكوا بمساهو مشترك المجميع ، كا تتمسك للدينة بالقانون Nomos ، بل يجب أن يسكون بمسكم أشد . لأن جميع توانين البشر مستمدة من قانون واحد ، إلحى ، محم كا يشاء ، ويشمل كل شيء ، بل أكثر .

( ٩٣ - ٢ ) ينبغى إذن أن يتبع الإنسان ما هو مشترك [ المجميع - أى القانون العام ] . ومع أن كلق Logos عامة إلا أن معظم الناس يعيشون وكأن لسكل واحد حكنه الحاصة .

- ( ۹۳ \_ ) إنهم بتباعدون عما يخالطونه باستمرار .
- ( ٤٩-٩٤ ) لا يجب أن نسمل ونشكلم كأننا نيام .
- ( ٩٥-٨٩) للا يقاظ عالم مشترك [ للجميع ] ، ولكن النائم ينعطف على نمسه في عالمه الحاس.
  - ( ٧٨-٩٦ ) طريق الإنسان نخلو من الحسكة ، وهي طريق الإله .
- ( ٧٩-٩٧ ) يسمى الإنسان طفلا بالنسبة إلى الإله ، كما عما لحال فى الطفل بالنسبة إلى الإنسان .
- (٨٨-٩٩-٩٨) أحكم الناس كالقرد بالنسبة إلىالإله ،كما أن أجمل القرود قبيح بالإضافة إلى الإنسان (١) .
- عن أسوار مدينتهم . ان محارب الناس من أجل قانونهم Nomos ، كما يدافعون عن أسوار مدينتهم .
  - (١٠١-٧٥) كلا كان للوت أعظم كان النصيب أكر .
  - (٢٠١-٤٢) يمجد الآلهة والبشر أولئك الذين يموتون في الحرب .
  - (٣٠١٠٣) الحاجة إلى الحد من الإفراط ، أكثر من إطفاء بيت يحترق .
- (٤ ١ ١١١- ١٠) ليس من الحير أن يحصل الإنسان طى كل مايرغب . الرض مطية المسحة والسعادة ، والجوع سبيل إلى النبيع ، والنب طريق الراحة .

<sup>(</sup>١) انظر محاورة هبياس الأكبر لأفلاطون حيث يستمير الفسكرة نفسها .

(٥٠١-٧-١- الشهوة عسير ، فإرضاؤها على حساب الروح .

( ١٠٨ - ٩ - ١ - ٩) من الحير إخفاء الطيش [ الجمل ] ولو أن ذلك عسير عند الاسترخاء والسكر .

(١١٠- ٣٢-) الاستاع إلى نصيحة [ فريمان : طاعة أمر ] رجل واحد قانون Nomos أيضا .

(١ ١ - ٤ - ١) ماذا عندهم من عقل أو حكمة ؟ إنهم يتبعون الشعراء ويقتدون بالجهود ، ولم يعلموا أن الأشرار كثيرون والأخيار قليلون . وحقأفضل هؤلاء يؤثرون شيئا واحدا على كل ما عداء : الحجد الحاله [ الشهرة الدائمة ] بين البشر الفانين وينساق الباقون كالأغناء .

Teutamos عاش [والم] ياس (١) في بريين ، وهو ابن تيتاموس ٢٩- ١٩) وقد قاقت شهرته الآخرين . ( ومن أقواله : معظم الناس أشرار ) .

(١٣/ ١-٤٩) [ شخص ] واحد أقضل من عشرة آلاف ، إذا كان أفضلهم .

( } ١ ١ - ١٣١) يحسن بأهل إنيسوس أن يشنقوا أنفسهم ، كل رجل بالغ منهم ، وأن يتنازلوا عن مدينتهم للفتيان ، لأنهم تقوا هرمودورس أفضل رجال للدينة ، قائلين : « لن نستيقى أحدا من الفضلاء ، فإن وجد فليذهب إلى آخر وبين آخرين » .

( ١ ١ - ٩٧) ينبح الكلاب على الأغراب .

(١٦٧ ا-٨٦) الحسكم غير معروف بسبب قلة إيمان الناس . [ فربمان أكثر ماهو إلمى تخطئه للمرفة بسبب عدم الإيمان ] .

(١٧٧ – ٨٧) يشطرب الجنون عند كل كلة .

(۱۸ ۱–۳۸) أعظمهم منزلة لا يعرفون إلا للظاهر dekeonta التي يتمسكون بها . ومع ذلك فإن السكاذب وشاهد الزور سينالان جزاءها .

(٤٧-١٦٩) يجب أن يطرد هوميروس من سجل الشعراء وأن يضرب ، وكذلك أرخياوخوس Archilochos .

· ١٢٠ ) اليوم كالفد .

<sup>(</sup>١) أحد الحكاء السيعة .

(١٢٩-١٢١) مصير الإنسان رهن بأخلاقه .

(١٢٢-٧٧) عندما يموت الإنسان يجد أشياء لم يكن يتوضها ولو في الأحلام.

(١٣٣٩-٦٣) [عندما يكون الإله هناك] تنهض [ الأرواح في الجنعم] وتقوم على حراسة الأحياء وللوتي .

( ١٤- ١٢٤) الهمائمون ليلا ، السحرة ، عبدة باخوس ، الميناديات ( Maenads ) . . . . والريدون [ الصوفية ] . . . .

( ١٤٥٥ - ١٤٥ ) الأسرار التي يتبعها الناس ليست مقدسة .

(٢٦ سـ١٢٨) وإنهم [أى الحلينيون] ليبدون هذه الصور [ نمائيل الآلحة ] كا لوكانوا يتحدثون إلى يونهم ، وهم لا يعرفون ما الآلحة أو الأبطال [ فرعان : يسبد الإغريق أمنام الآلحة التى لا تسمع كأنها تسمع ، ولا تعطى كا أنها لا نسأل ] .

(۱۰–۱۲۷) لولم یکن احتفالهم بعید الإله دیونیسوس حیث ینرنمون بالنشید الفاقی Phalic hymn الحنجل (۲) ، ما کان فی مسلکهم ما محجل . ومع دلك فإن «هادس » یشبه دیونیسوس الذی مجتفاون به بأنواع من الجنون والهذیان .

(١٢٩\_-١٣٠ـه) يطهرون أنفسهم بأن يلطخوا أنفسهم بالدم ، كما لو لطخ المر. نفسه بالطين ليفتسل من الطين . ولو شوهد يفعل ذلك لقيل عنه مجنون .

# ترتيب النصوص:

[٦٢] انتزع « ديلز » هذه النصوص من كتب الرواة وأصحاب السير القدماء ، كما فعل فى نصوص السكتيرين من الفلاسفة . وقد تعرض لترجمة هذه النصوص ، ودراستها ، وترتيبها ، و بيان الصحيح والمنتحل فيهما كثيرٌ من الباحثين أخيرا . واعتمد « برنت » ترتيب النصوص الذى ذهب إليه « باى و وتر » Bywater ،

النساء من عباد باخو س إله الحر \_ والقصود هم أتباع النجة الأورفية أصحاب الأسرار .

<sup>(</sup>٢) نشيد العضو التناسل الذكر .

ولم يرض عن ترتيب ديلز . وتبعت « فريمان » ترتيب ديلز ، وهلت النصوص النسبة بأرقام مختلفة عن أرقام برنت . و يرجع الخلاف فى الترتيب إلى جمع النصوص النسبة إلى الموضوعات . وقد رأينا أن نضع رقم برنت و إلى جانبه رقم فريمان ، مع العلم أن نصوص فريمان تبلغ ١٣٩ ، وهناك نصوص جاءت عند برنت وغير موجودة عند فريمان .

وقد نسأل أهذه عبارات هرقليطس أم تناولها الرواة بالتغيير ؟ ذلك أن الكتاب الأصلى مفقود ، مع أنه كان متداولا في زمانه ، ومعروفاً للشتغلين بالفلسفة . ومن السير أن نعرف أى هذه العبارات كانت في أول الكتاب ، وأيها كانت في آخره . ولكننا نستطيع أن نتق في أن العبارات كا وردت هي لفة هرقليطس بحروفها ، لأن الرواة المتأخر بن مثل دبوجين لا يرس كانوا بجدون صعوبة في شرح أفكاره فأوردوا النصوص بذاتها ، ونقلوا من الكتاب الأجزاء التي تتصل بالنظريات التي يعرضونها ، فعزلوا بذلك أقاويله في العلم الطبيعي أو الحكمة أو الدين أو السياسة ، وهكذا .

وكانت النرعة الفنية ظاهرة فى أسلوب هرقليطس من جهة إيثار الإنجاز والحسكة والرمز والمقابلة ، وقد يمكن أن يفهم المنى الذى يرمى إليه من الاطلاع على عباراته نفسها فى اليونانية ، لأن نقلها يذهب بالمنى الدقيق القصود ، كا يعز على الشرح . ولذلك ينصح كثير من المؤرخين مثل زالر و فرنت وفر يمان بالرجوع إلى الأصل ، ومخاصة لاختلاف التراجم . وهذا «يبجر» يترجم النص ترجمة جديدة حين يتحدث عن هرقليطس ، لأن ترجمة غيره لا ترضيه . وكذلك فعل كورنفورد فى كتابه الأخير «مبادى والحكمة » فهو يترجم النص ترجمة عالقة ، مع وضع العبارة اليونانية .

وعلى الرغم من غوض هرقليطس وصعوبة أساوبه أو فلسفته ، فقد كان معروفا في الزمن القدم ، عارضه بارمنيدس، وتعرض له أفلاطون بأساوبه الساخر في محاورتى ألواطيوس وتبتياتوس ، وعرضه أرسطو في كتاب مابعد الطبيعة . وفهم عنه أفلاطون مذهبه في النغير النصل وأنه مبدأ الأشياء ، وفهم عنه النسبية في للمرفة . أما أرسطو فيمله من الطبيعيين وتحدث عن مذهبه في النار . على حين أن الرواقيين أخذوا مذهبه في القانون وفي الاحتراق العام . فإذا كنا مع المحدثين رأينا كل مؤرخ يؤول فلسفته على هواء ، فبعضهم بقف عند القدماء و يجعله من الطبيعيين الأولين ، و بعضهم الآخر يفسره تفسيرا جديدا . وسوف محاول فهم هرقليطس من جملة النصوص التي بقيت ماستطعنا إلى ذلك سيبلا .

# موقفه من السابقين :

[٦٣] وكان هرقليطس يعرف السابقين عليه معرفة وثيقة ، قرأ لهم ، واطلع طل آرائهم ومذاهبهم ، ونقسدهم جميعا ، ولم يسلم من لسانه إلا بياس حسكيم بريين (١١٣) ، ولمل ذلك برجع إلى اتفاقهما فى الرأى ، إذ كلاها كان يحتقر الناس ويرى معظمهم أشراراً .

وقد أشار إلى الشعراء وإلى رجال الدين وإلى الفلاسفة من جهة أثره في تعليم الناس. فحسل على الشعراء حملة شعواء ، وقال عن هوميروس: إنه يستحق الضرب (١٩٩) ، ولم يفهم هزيود الليل والهار مع أنه يعلم الناس بشعره (٣٥) . كل

(١) الأرقام التي نثبتها تشير إلى نس هرقليطس.

ذلك لأن الشعراء يأخذون بالظن ولاينفذون إلى الحقيقة الباطنة .

ولما كان أثر رجال الدين فى الناس عظيا ، فقد هاجههم هرقليطس بشدة ، دون تمييز بين نحلة وأخرى، ولكنه يخص أتباع ديونيسوس وأسحاب العبادة السرية بنصيب أوفر ، ويسيهم السحرة ويصف أسراره بأنها غير مقدسة (١٣٤ ـ ١٧٥) وطمن كذلك فى هدفه الاحتفالات التى يخرج فيها الشعب عن وقاره فى عيد الإله ديونيسوس، ويبدو أنهم كانوا يرتكبون فيها كثيرا من المخازى باسم الهدين (١٢٧). وهو ينمى على الناس عبادة الأصنام التى لانسم ولا تنكلم (١٢٦) ، كا يسخر من الطهارة التى تؤدى إلى التطهير (١٢٩) .

ولم يسلم الفلابقة من نقده اللاذع ، على أساس أمهم بحفظون أشياء كثيرة يعلمونها لغيره دون أن يفهموها . وضرب مثلا بفيثاغورس وزينوقان وهيكانايوس (١٦) . فهؤلاه ليسوا حكماء بمعنى السكلمة ، إذ الحسكيم هو الذي يبحث في أشياء كثيرة (٤٩) ، حتى يصل إلى معرفة قانون الأشياء Logos ، ذلك القانون الذي لم يعرفه أحد ، اللهم إلا هرقليطس وحده .

وقد وصف الجهور ، أى المتعلمين عن الشعراء ورجال الدين والفلاسفة ، بأشد الصفات احتقارا . فهم لا يفهدون الأمور التي تقع عيونهم عليها (٥) وليس عندم عقل أو حكمة ، بل يتبعون الشعراء ويسايرون العامة ، وينساقون وراء المشهور بن كالأغنام (١٩١) ، وأن فرداً واحداً إذا كان حكيا فاضلا فهو أفضل من آلاف (١٩٣) . ويبدو أن هرقليطس كان ساخطا على أهل مدينته جيما بسبب ضمفهم السيامي ، ولأنهم نفوا هرمودورس ـ وهو أفضلهم ـ من المدينة (١١٤) .

فإذا كان هذا هو شأن الجهور الذي ينساق وراء شهواته ، ولا يكبح جماح ضمه،

و يأخذ الأمور بالظواهر فقط ،ويساق كالأغنام من الشعراء ورجال الدين والفلاسفة، وكان هؤلاء أيضا بسيدين عن طريق الحكمة ، فأين هو هــذا الطريق؟ وما هى الحكمة؟ ومن هو الحكم ؟

الكلمة القانون:

[٦٤] يفتتح هرقليطس كتابه بأن يطلب من الناس سماع والكلمة» ، لا إلى ألفاظه هو ، إذ الحكمة تدل على أن جميع الأشياء واحدة . كيف يتفق ذلك النقد الشديد الذي وجهه إلى سائر الحكماء والشعراء مع طلبه الاسماع إلى «كلته» وقد بادر فقال إن هذه الكلمة ليست كلته ، إنما هي كلة أزليه ، صادقة على الدوام ، هي الحق مطلب جميم الحكاد، ولسكن الناس بمجرون عن فهمها لأنهم يأخذون بالظاهر. وهنا يزعم هرقليطس أنه قد عرف «الكلمة» ، لاعن طريق السم ، بل عن طريق الإلهام .من أجل ذلك كانت لفته أشبه بلغة نبي أو رسول يريد أن يوقظ الناسمن سباتهم (٢). وكان معروفاً عند اليونانيين أن الكهنة في دلني يتصاون بالآلهة و يعرفون الحاضر والمستقبل عن طريق الوحي ، ووافقهم هرقليطس ، ولاغرو فقد كان كاهنا في معبد أرطبيس ، فقال إن الإله في دلني لا يصرح بل يرمز (١١) ، وأن الكاهنة تنطق بالحق بفضل الوحى الإلمي (١٣) . ولم يكن هرقليطس الوحيد من بين فلاسفة اليونانيين الذي النمس هذا الطريق لمعرفة الحق ، فالمأثور عن سقراط أنه كان ينيب عن وعيه يستمم إلى هانف باطن يسمى ديمون Demon . ولكن الجديد عنـ د هرقليطس، وعند سقراط كذلك، أنه لا يريد أن ينساق الناس وراء كلمته انسياقا أعيى ، بل يريد منهم أن يبحثوا هم عنها ، وهم لابد واصلون ، لأنها واحدة .

والكلمة فى اليونانية تسمى لوجوس Logos، وقد تطور معناها على مرالعصور. واختلف للترجوز في نقلها، فبمضهم يترجمها الكلمة Word مثل برنت و ييجر، و بعضهم يترجمها النانون Law مثل فريمان ، وبعضهم يبقيها كاهى فلا ينقلها مثل كورنفورد ، الذي يذهب إلى أن « الكلمة » كانت مألوفة فيا يختص بالأمور الدينية ، فهذا أرستوقان فى تمثيلية الضفادع يقول : « فليصمت وليبتعد كل واحد لا يعرف مثل هذه الكلمات ولا يكون طاهر القلب » . والخطاب موجه إلى فرقة المنشدين ، أى الكورس ، بأن يبتعد كل من بجهل هذه اللغة .

وهناك صلة بين الفظ والمنى ؛ فالمقصود من الكلمة معناها لا حروفها المنطوقة ، ولكن اللفظ والمعنى متلازمان . ثم طلب الفلاسفة المعانى الكلية لأنها أدل على الحقيقة ، كما فعل سقراط . واعتبد النفكير على ربط الألفاظ في قضايا ، وترتيب القضايا في أقيسة ، وهذا هو المنطق ، وسى المنطق Logic من الكلمة اليونانية لوجوس . وقد يكون النفكير عقليا محضا ، وقد يعتبد على شيء آخر غير العقل هو البصيرة . وفي الوقت الذي ظهر فيه هرقليطس كان بارمنيدس يعتبد على العقل وحده Nous ذلك العقل الذي كان أساس المنطق الخالص الذي لا يسمح بالتناقض ، أما هرقليطس قالمقل عنده بصيرة تعتبد على الإلهام و يسميه Phronein ، وهذا العقل يعنى في ذلك العصر النفكير المستقم ، أو العقل السلم ، الذي يتصل بالسلوك الخلق . والأخلاقية من هذا الوجه أليق بالمرقة الديفية والأخلاقية .

وندل الهوجوس أيضا على معنى سياسى إلى جانب معناها الدينى والأخلاق ، ويتضح ذلك من عبارات هرقليطس المختلفة التى يؤكد فيها اشتراك «الكلمة» بين جميع الناس ( ١٩١ – ٩١ ب – ٩٢ – ٩٥) . وليس الفكر عاماً فقط بل مشترك ، وبذلك يكون هرقليطس أول من فطن إلى الوظيفة الاجماعية والسياسية الكلمة . ومن هذا الوجه ، نعنى الوجه الاجهامى العام ، تصبح والمحكلمة على القانون ، ولكن القانون في العولة Nomos شيء آخر ، بل هذه المحكمة الصادرة عن العقل الذي يسبيه البصيرة تشمل القانون السياسي والقانون الإلمي أيضا . ومن أجل ذلك ترجم بعضهم لوجوس بالقانون لهذه الصفة المشتركة .

ولكن إذا كان الأمر كذلك ، وكانت الكلمة مشتركة بين جميم الناس ، فما الذي يموقهم عن معرفتها ؟ هنا يلجأ هرقليطس إلى الرمز بالنوم واليقظة ، فيحدثنا عن الناس الذين يميشون وعيونهم مفتوحة ولكنهم كالنيام . أما الأيقاظ فقط فلهم عالمهم المشترك ، على حين يكون النائم عالمه الخاص . ( ٩٠ ـ ٩٢ ) . وإنما يأتى المالم المشترك لأن الناس في يقظة ، على أن تكون هـ نم اليقظة حقيقية ، فلا يميش كل إنسان في عالمه الخاص كأنه يحلم . وهناك مصدر آخر للمقل المشترك هو وجوده وجوداً محسوساً ، هو النار <sup>(۱)</sup> . فالنار عند هرقليطس تشمل كل شيء ، وفينا جزء من هـ نم النار ، وبسبب ذلك يكون عقلنا جزءاً من العقل السكلي ، و يستطيم تبعا لذلك أن يدرك العقل أو القانون الذي يحكم العالم والأشياء . وكانت النحلة الأورفية ، والفيثاغورية بمدها ، تذهب إلى أن المقل البشرى يتلقى الوحى عن الحقائق الأزلية في الأحلام مع النوم ، عندما تتحرر النفس من قيود البدن ، وأحذ أرسطو بتفسير بشبه ذلك . ولكن هرقليطس ينكر هذه السبيل ، لأن النائم قد أغلق أبواب عالمه على نفسه ، والإنسان لا يتصل بالحقيقة إلا عن طريق الحواس فى حالة اليقظة ، ولو أنه آمن بالوحى واعتقد في معرفة الإنسان بالمستقبل .

 <sup>(</sup>۱) هذا هو شدير كورهورد فى كتابه مبادىء الحدكمة س ١٤٩ ، ولكن كاتابن فريمان
 س١١٦ ، ١١٧ همول : إن هر اللبطس لايتحدث من الهوجوس أبداكأنه شىء مادى ، فهو حين
 يصف د السكلمة » يقول إنها شىء يمكن أن يعرف أيمانها الفانون ، ولو أنه لايفسلها من النار .

جلة القول الذي يعرف ( الكلمة ) هو الحكم ؛ والحكة شي، واحد : إنها معرفة عابه تتحرك جميع الأشياء في جميع الأشياء (١٩) . وليس بلوغ الحكة يسير ا، بل تحتاج إلى البحث في أمور كثيرة (٤٩) . والحكم واحد (١٥) ، وينبني على الإنسان أن يتبع ما هو مشترك المجميع (٩٣) حتى يصبح حكيا . وعوائق الحكة اتباع الجمهور ، واتباع المقائد القديمة عن الآلمة والتي جاء بها الشعراء ، وإيثار الناس المبشة في عوالمهم الخاصة ، وأخذ المعرفة عن طريق الحفظ لاعرب طريق النظر في الخاط في داخلها . لذلك كان طريق الإنسان يخلو من الحكة (٩٦) .

قالحكيم هو الذي يدرك القانون الذي يحكم جميع الأشياء . وقد فصل هر قليطس على القانون في كل ناحية من نواحي السالم ، لأن القوانين الطبيعية والإنسانية مستمدة من القانون في كل ناحية من نواحي السالم ، لأن القوانين الطبيعية والإنسانية مستمدة بمتياس (٩١) ، وفي هـذه الصور التي تتحول النار إليها فتصبح بحرا ثم أرضا ثم أعاصير (٢١) ، وفي هـذا التبادل بين النار و بين جميع الأشياء طبقا لنفس القانون أعلم عولت إليه الأرض من قبل (٣٢) . والقانون يحكم هذا العالم الذي نسيش فيه وللم كب من الأصداد ومن الاثتلاف بينها . والقانون يسود جميع المخلوقات ، فالحمير تؤثر التبن على الذهب (٥١) ، ويشرب السمك ماء البحر فيحيا به ويهلك الإنسان إذا شر به (٥٢) ، وتساق الأغنام بالضرب (٥٥) . والقانون موجود في أنفسنا ،

# الائتلاف بين الأضداد:

[٦٥] عرضت مشكلة الأضداد للمدرسة الايونية ، وللفيثاغوريين ، وكان لكل منهم رأى فى حلها . فأنكسمندريس بوجه خاص قال بمادة لانهائية تنشأ

عبها الأضداد المختلفة: النار والهواء والماء والأرض ، وكيفياتها الأربع: الحار والبارد والراب واليابس. ففصل بين ذلك « المبدأ » أى المادة الأولى ، و بين الأضداد الموجودة فى الواقع ، و لم يبين كيف تخرج مها . وذهب فيثاغورس إلى نظرية التناسب أو الائتلاف المددى سواء فى الأشكال أو فى الموسيق ، وهو تناسب رياضى بوجه خاص . أما بارمنيدس فسوف يضرب صفحا عن هذه الأضداد المحسوسة ، وينكرها ، ويبرهن تليذه زينون على إبطال الكثرة والحركة ببرامين عقلية .

ولكن هرقليطس لا ينكر هـ نم الأضداد التي تدركها الحواس ، لأن طبيعة العالم مركبة من الأضداد . وقد ضرب لذلك أمثلة كثيرة ابتداء من أعلى الكائنات إلى أدناها . قالله هو العهار والليل ، الشتاء والصيف ، الحرب والسلم ، الشبع والجوع (٢٦) والأشياء الباردة ، تصبح حارة ، والحارة تصير باردة ، ويجف الرطب ، ويصبح الجاف رطبا (٢٩) . وما يوجد فينا فهو شيء واحد : حياة وموت ، يقظة ونوم ، صغر وكبر ، وكل من هـ نده الأضداد تتحول إلى الأخرى (٧٨) .

ولكن على خلاف الأيونيين والفيناغوريين الذين التسوا الوحدة خارج الكثيرة وخارج الأضداد، فإن هرقليطس يجد الوحدة في الأضداد نفسها، فهى كثيرة وواحدة في آن واحد. فالمرض والصحة واحد (٥٧) والواحد يتكون من جيع الأشياء، وتخرج جميع الأشياء من الواحد (٥٩) والحكيم واحد و يسمى زيوس (٥٦). وتنشأهذه الوحدة إمامن التجاور Synapsis، وهي وحدة ميكانيكية وإما من الاتلاف ديناميكي يختلف عن الاثلاف الرياضي الذي رأيناه عند فيثاغورس. و يمثل له هرقليطس بالقوس

والقيثارة ، فبينهما شد وتجاذب ، والقوس هي علة الحياة . و يجهل الناس كيف يكون الشيء متفقا ومحتلفا في آن واحد (٤٥) . فالظاهر لنا هو هـ ذه الكثرة ، وهذه الأضداد ، أما الحقيقة فهي الوحدة ، ولكنها خفية لاتدرك بالحواس . ولذلك يقول : «الطبيعة تحب أن تختفي » . وليس من اليسير النفاذ إلى لب هذه الوحدة حتى لو بحث الإنسان كثيرا (١٠) ، مثله في ذلك كالباحث عن الذهب ينقب في الأرض كثيرا ولا يجد إلا القليل (٨) .

وقد فطن أفلاطون إلى أن هرقليطس إلى جانب مذهبه فى التغير التصل بنشد الوحدة ، فقال فى محاورة السوفسطائى بسد أن بسط مذهب المدرسة الإبلية ما يلى: 
«ولكن هناك فيلسوف أيونى فى عصر متأخر ، وفيلسوف صقلى ، وحدًّا بين الكثرة والوحدة ، وأنَّ الحقيقة تشملهما مماً ، وأنَّ الحب والبغض محفظهما » . والإشارة واضحة ، فالفيلسوف الأيونى هو هرقليطس ، والصقلى هو أنبادقليس . وبذلك كان أفلاطون بعرف أن هرقليطس ذهب إلى أن الحقيقة واحدة وكثيرة فى آن واحد .

ولكن هل هذه الوحدة عقلية منطقية أو طبيعية ؟ .

أجم القدماء على أن هذه الوحدة طبيعية مادية ، ترجم إلى النار التي يعدها المادة الأولى كا ذهب إلى ذلك الطبيعيون الأولون من المدرسة الملطية ، والكنهم عجزوا عن تفسير اختلاف الأشياء وتضادها فقال أنكسندر بس «بالظلم» ، وقال هرقليطس إن هذا الاختلاف هو بهاية العدل dikê ، ولولا وجود هذه الأنسداد ما عرف الإنسان اسم العدل (٦٠) ، وينبني أن نعرف أن الحرب عامة لكل شيء ، وأن التنازع عدل ، وأن جميم الأشياء تكوت وتفعد بالتنازع (٦٢) وهذا التفسير المادي هو الذي يذهب إليه برنت .

أما يبجر فيرى أن لب فلسفة هرقليطس هى «وحدة الأضداد» .ومن قبل ذلك رأى هيجل ، وفلسفته تقوم على المركب من الضد ونقيضه ، أن وحدة هرقليطس وحدة منطقية ، وصرح بأنه تأثر فى منطقه بفلسفة هرقليطس .

ولا يقف مبدأ وحدة الأضداد على الطبيعة بل على الإنسان وأعماله وحياته كذلك، فيلمب بذلك دوراً أهم من ذلك الذي يلمبه في الطبيعة . ومن جهة أخرى يفسر هرقايطس أعمال الطبيعة باصطلاحات إنسانية تحمل معني الرمز ، فيقول: « الحرب ملك وأب كل شيء ، وهي التي جملت بعض الأشياء آلمة و بعضها الآخر بشرا ، و بعضها أحرارا و بعضها عبيدا » (33) وهو إلى ذلك يمجد الحرب والذين يموتون في ساحتها (١٠٧) ، و يحث الناس على الحرب من أجل القوانين كا يحار بون دفاعًا عن استقلالم (١٠٠) .

فالحرب فى نظر هرقليطس هى النجر بة الفلسفية الأولى . ويبدو أن تقاعس أهل مدينته عن الحرب دفاعاً عن حريبهم من المستمرين أثر فى نفسه ، وانسكس ذلك فى تفكيره حتى ساد كل شىء ، وطبقه على مذهبه الفلسفى . وليس عند الجمهور شىء أعظم هولا من الحرب ، فضرب بها المثل ، وجعلها أساساً لانقسام العالم إلى آلمة و بشر ، وإلى أحرار وعبيد ؛ ونحن نعلم قيمة هذه النظم الإغريقية التى تقسم العالم إلى آلمة خالدين وإلى بشر فانين ، ومنزلة النظام الذى يسود فيه الأحرار ويشقى السيد . فإذا كان هرقليطس قد مجد الحرب التي تعد علة هذا النظام، فقد وضم إصبعه على الحجر الأساسى فى ذلك النظام الدينى والاجتماعى ، ودعا عن طريق الفكر إلى ثورة دينية وسياسية . فالحرب هى القانون ، هى الكلمة ، هى الله ، وقد صرح بذلك بيوله : « الله هو .... الحرب والسلم » .

والحرب تنازع بين شخصين ، بين فريقين ، وهى فى الطبيعة سراع بين الأضداد . وقد توجد الوحدة فيخنى هذا النزاع ، ولكنه موجود ، وهو الحقيقة التى مجب طل الحكيم البحث عمها ، فالائتلاف الخنى أفضل من الظاهر ( ٤٧ ) . و يتخذ الصراع طريقا صاعداً وطريقا هابطاً ، فإذا كان فى الطبيعة ، فأسماه النار وهى الحياة وأدناه الأرض وهى الموت. ولكن الطريق صاعداً أو هابطاً فهو واحد ، كطريق القصار فى تنظيف الأقشة مستقياً أو متعرجا فهو واحد ( ٥٠ )

## النار:

[ ٢٦] وقد تحدثنا عن النار خلال عرضنا لذهب هرقليطس دون أن نفصل القول عنها ، ذلك أننا لن نستطيع لذلك تفصيلا . فالنصوص الباقية بين ألينا لا توضح مذهب توضيحا كافيا ، فهو ببين الصور التي تتحول إليها النار : البحر ، ثم الأرض ، ثم الأعامير ( ٢٦ ) وأن النار تحيا بموت الأرض ، و يحيا المواء بموت النار . . . ( ٢٥ ) . ونقل ديوجين لا يرتوس مذهب عن الوفراسطس فقال : وزم هرقليطس أن النار هي المنصر ، وأن جميع الأشياء نشأ عنها بالشكائف والتخلف . ولكنه لا يفسر شيئا بوضوح ، جميع الأشياء نشأت في تضاد ، وهي كلها في جريان كالنهر . والعالم كل واحد نهائي ، نشأ من النار ، و يحترق مرة أخرى بالنار في دورات مينة ، وذلك طبقا لنظام الشرورة . ويشكون العالم من الأمنداد بطريق الحرب والتنازع ، أما احتراق العالم النهر في دورات مينة ، وذلك طبقا لنظام النهر و زعم أن العالم يتكون والسلم . ويسمى هرقليطس النفير الطريق الصاعد والطريق الحاباء و زعم أن العالم يشكون من هذين المطريقين . فإذا تكانفت النار أصبحت رطوبة ثم ماء ثم أرسنا ، و هذا هو الطريق المابط . . . »

ومن ذلك يتضح أنه لم يكن بسيدا فى العلم الطبيعى عن فلاسفة أيونية ، وقد رأينا أن أنكسمانس رتب العناصر ابتداء من الهواء الذى يشكانف فيصبح ماء ثم أرضا ، والذى يتخلخل فيصبح نارا . أما هرقليطس فقد بدأ من النار . ولعله آثر القول بالنار لأنها وهى مشتطة تكون دائمة التغير ، ولصلها بالحياة ، فإن جوهر النار يتحول على الدوام إلى دخان وتغذيه نار جديدة .

و إذا نظرنا إلى العالم فهو نار متصلة دائمة التغير . وهذا العالم لم يخلقه إله أو إنسان، ولكنه كان منذ الأبد ، وهو كائن ، وسوف يوجد إلى الأزل ، إنه النار التي تشتمل عساب وتخبو بحساب (٢٠) .

وقد ذهب بمضالمؤ رخين إلى أن هرقليطسقال بنظرية الاحتراق العام ، ولكن هذا الرأى يرجم إلى الرواقيين ، ولا يوافقهم عليه جمهرة المحدثين .

### التغير المتصل:

[17] وإذا كانت حقيقة الأشياء في تضادها ، فهناك حقيقة أخرى لانقل عنها هي أن جميع الأشياء دائمة الجريان ، دائمة التغير والتحول . وهذا هو خلاصة مذهب هرقليطس كا فهمه أفلاطون ، والذى يعبر عنه في نصوصه بقوله : « لا يمكنك أن تعزل مرتبن في النهر نفسه لأن مياهاً جديدة تضرك استمراره (٤١) . فق أقراطيلس وفي تبيئاتوس أن جميع الأشياء Panta rhei في حركة . الحق كان وكذلك يصفه أرسطو بالوصف نفسه ، أى جميع الأشياء في حركة . الحق كان هرقليطس متلائماً مع روح العلم الأيوني حين وقف عند الحركة الدائمة والتغير المتصل، كما يقول يبجر . ذلك أن العلم ينبني أن يبدأ بالمشاهدات والتجارب ، أى بالاعماد على الحس الذى يدل على هذا التغير . ومع أن هرقليطس لم يشتغل كفلاسفة أيونية بالتجارب العلمية إلا أنه انتهى إلى النتيجة المحتومة لمن يشتغل بالعلم دون غيره ، أى علامها ونسكر عن إدراك

 وجود ، الأشياء ، لأنك ما تكاد تقف عندها حتى تراها قد انتقلت وذهبت وجاء غيرها ، كمياء النهر المتدفقة باستمرار الدائمة الجريان ، فلا يوجد شيء اسمه نهر ، إننا نبزل ولانبزل الهر الواحد ، إننا نكون ولا نكون » (٨١) ولو أن هر قليطس وقف عند هذه المرحلة دون أن يلتس لها حلا ما أمكنت المرفة ، إذ كيف نعرف شيئا ليس له وجود ؟ و بذلك يحكون من أنمة الشكاك ، كما أخطأ في فهمه بمض المحدثين، ولكنه حل المشكلة حلاً لا يقل في صراحته وفي قوته عن تصويره للنغير. تلك هي وحدة الأضداد عند من يرى فلسفته تقوم على هذه الوحدة ، أو النار الأولى عند القدماء الذين فهموا مذهبة علىذلك النحو، للملاقة الوثيقه بين النار المشتعلة و بين التغير المتصل. وقد ناقشنا الرأى الأخير ورأينا أنَّ الحقيقة الأولى ليست في النار، بل في الحكلمة أو القانون الذي يجمع بين الأضداد ، وهو قانون خفي في الطبيعة ، وكما كان أخفى كان أصدق . وهذا كله لا ينفي أن الوجود متغير ، وأن إدراكنا له يجب أن يكون في ننيره وكثرته وفي وحدته في آن واحد . وذلك على المكس من معاصره بارمنيدس الذي التمس الوجود في شيء ثابت ساكن .

## المعرفة :

[ ٦٨] تقوم المرقة على الحواس التي يذكر هرقليطس منها ثلاثة: البصر والسع والشم ، وأهمها جميعا البصر ، ثم السعم . فالمبن أصدق خبرا من الأذن ( ١٥ ) . والشم له علاقة وثيقة بدخان النار ، فلو تحول كل شيء إلى دخان لميزته الأنوف ( ٢٧ ) ولو المترجت النار بالبخور لسماها كل شخص حسب مزاجه ( ٣٦ ) . والأرواح في الجعيم تبتى لها حاسة الشم ( ٣٨ ) . ولكن الحواس لا تمكم على الأشياء ، فهي لاتعدو أن تكون نوافذ المعرفة ، ولذلك كان إدراكنا في اليقظة

أفضل من إدراكنا في النوم ، لأننا في النوم نقطع صلتنا بالعالم الخارجي ، ماعدا استنشاق الهواء . ولكن الحواس لاتفيدنا إلا معرفة الظاهر المتغير ، أما معرفة الكلمة أو القانون فالذي يدركه هو العقل أو البصيرة . وعلينا أن نبحث في أنفسنا عن ذلك العقل ، و يمكن بذلك أن نعرف حقيقة القانون ، لأن العقل الذي فينا جزء من العقل الإلمي . غير أن اقتصار الفيلسوف على النظر في نفسه فقط لا يؤدي إلى كال المعرفة ، إذ أن الحقيقة في إدراك وحدة الأضداد في جميع الأشياء ، وفي المشاركة مع غيرنا من الناس ، لأن الفكر عام مشترك .

وحيث كانت الحقيقة مؤلفة من طرفين أو ضدين ، فهى نسبية إذا نظرنا إليها في شعر منها فقط ، أو في نوع من أنواع الكائنات دون النظر إلى العالم بأسره . في شعر منها فقط ، أو في نوع من أنواع الكائنات دون النظر إلى العالم بأسره بفيمها فليم و بعضها الآخر عدل (٦١) و يسمى الإنسان طفلا بالنسبة إلى الإله ، كا هى الحال في الطفل بالنسبة للإنسان (٩٧) . وأحكم الناس كالقرد بالنسبة إلى الإله ، كا أن أجمل القود قبيح بالإضافة إلى الإنسان . (٩٨) . وهذا هو الثأن في سائر الصفات و بخاصة الأخلاقية والجالية ، فقيقتها في هذه العلاقات التي تصل بين بعضها و بين بعضها الآخر ، وفي خضوعها إلى نسبة ثابتة أو إلى مقياس ثابت . ومعرفة هذه النسبة بعضها التي تربط بين الأضداد هي الحكة .

#### بارمنيدس Parmenides

### حياته وقصيدته :

[ ١٩] نشأ بارمنيدس بن فيرس Pyres في إيليا Elea ، وهي مدينة إغريقية أنشأها للهاجرون في غرب إيطاليا عام ٥٤٠ ق . م وبحدثنا ديوجين لايرتوس أنه زها في الأوليمبياد التاسع والستين أي بين ٥٠٤ و ٥٠٠ ق . م ولكن أفلاطون في عاورة بارمنيدس ، يصور فيها لقاء سقراط حين كان شابا بيارمنيدس الشيخ وتلميذه زينون بمناسبة زيارة أثينافي الميدالأ كبر المسى بنائيناي Panathenaea وكانت سن بارمنيدس حول الخاصة والستين ، وزينون حول الأربعين وسقراط في المشرين فإذا عرفنا أن سقراط توفى عام ٣٩٩ فيكون زمان المحاورة عام ٥٠٠ في المشرين فإذا عرفنا أن سقراط توفى عام ٣٩٩ فيكون زمان المحاورة عام ٥٠٠ أو

وقد ناقشنا من قبل تلفقة بارمنيدس از ينوفان ورجعنا عدم أخده عنه و وغن المنافر بين، الرواق مثل ديوجين وسوتيون يسلون بين بارمنيدس و بين الفيثاغور بين، ويذكرون اسم أحدم بالذات وهو أمينياس Ameinias ، وكان فقيرا ولكنه من الأشراف الذين ابتنى له بارمنيدس بعد وفائه قبرا تخليدا له ولما كان للذهب الفيثاغورى غامضا السرية التى أحاط بها فيثاغورس تمايمه ، تلك التماليم التى لم يكشف عها إلا فيلولاوس في عصر متأخر ، فلا يمكن الجزم بعلة بارمنيدس بالنيثاغور بين . وقد درس كور نفورد السلاقة بين للذهبين في كتابه و أفلاطون و بارمنيدس ، وعقد درس كور نفورد هن للذهب الفيثاغوري لبيان الصلة بينه و بين بارمنيدس وتبعه في ذلك

الأستاذ رافن Raven (1) في كتابه عن الفيثاغوريين والإبليين ؛ ويسلم بهذه الصلة معظم المحدثين . وسنعرض لهذه الصلة عند السكلام عن المذهب .

وشارك بارمنيدس فى سياسة مدينته ، ويقول سبيسيبوس ، ابن أخت أفلاطون ورأس الأكاديمية بعد وفاته ، إنه شرع قانونا لمدينة إيليا . ويذهب دبوجـين لايرتوس إلى أن حكام إيلياكانوا يجملون المواطنين مجلفون كلسنة باحترام القوانين التى وضعها لهم بارمنيدس .

وإذا استبعدنا زينوفان من قائمة الفلاسفة ، كان بارمنيدس أول من اتخذ الشرأداة التعبير عن الفلسفة ، على عكس المدرسة الأيونية التي اصطنعت النثر . ولم بحذ و بارمنيدس إلا أنبادقليس ، ولكن شاعريته كانت موضع نقسد شديد من أرسطو . وقد احتفظ سمبلقيوس (Character على Simplicius عمظم القصيدة بألفاظها في شرحه لها . واحتفظ سكستوس إمبريكوس ، وهو من الشكاك الذين عاشوا في الفرن الثالث الميلادي ، بجزء من القصيدة و بخاصة الافتتاح ، مع التعليق عليها .

واختلف المفسرون فى تعليل اتخاذه الشعر أداة للتعبير عن فلسفته . ويذهب فلوطرخس إلى أن جمال النظم يضنى على الموضوع طلاوة تذهب بجفاف النثر ، كأن بارمنيدس كان يشعر بوعورة الفلسفة وعدم رونقها ، فاحتاج أن يضنى عليها لباس الوزن ليجعلها مقبولة سائفة . ولعله كان يرى فى فلسفته وحيا إلهيا لا يليق أن يصاغ إلا فى الأسلوب الملائم لكلام الآلهة وهوالشعر ، ولا غرو فهو يستهل القصيدة بحديث على لسان الإلهة التي ترحب به وترشده إلى عالم الحقيقة . وقيل إن الشعر أداة تعليمية

<sup>(1)</sup> Pythagareans and Eleatics, 1948.

 <sup>(</sup>۲) أصله من صقلية، عاش فى القرن السادس بعد لليلاد وهو من شراح أرسطو ولجأ لل بلاط
 كسرى عقب اضطهاد الامبراطور جستنيان الفلاسفة .

يسهل على الشباب حفظه ، ولذلك حفظ زينون مذهبه شاباً ، ودافع عنه فيا بعد . غير أن مراة بارمنيدس ترجع إلى شاعريته وخياله وفنه أكثر من بجرد النظم الذي يستمد الوزن ، فليس الغرض إذن هو التعليم . ويذهب بيجر إلى أن المهاجرين الأيونيين في جنوب إيطاليا وجدوا المهجة الدورية هي السائدة ، فآثر بارمنيدس الكتابة بأسلوب يفهمه جميع الإغريق على اختلاف لهجاتهم ، ولجأ إلى أسلوب هوميروس وهزيود بوجه خاص ، حتى يمكن أن يفهمه جميع الأغريق في سائر الملن . وهذه ترجمة الجزء الباق لدينا من القصيدة ، وعلى هذا النص نعتمد في تحليل فلسنته .

#### القصيدة:

(1)

[٧] قادتنى الأفراس (١) النى كانت تحملنى جيدا إلى حيث هنا قلبى ، وأوقعتنى [٧] تلدن أنه خلكم العارف بسائر [آلالهة] (٢) عند ذلك الطريق (٦) الشهور (١) الذى يهدى الحكم العارف بسائر المدن (١) . وأسرعت بى الأفراس الحكيمة تجر عربق فى ذلك الطريق والمدارى [والعرائس] ترشد إليه . وتطاير الشرر من الرحى فى تجويف العجلة ، وصرت صريرا كأنه الزمر (لأن عجلتين دائرتين على كلا الجانيين كانتا تدفعانها ) ثم ضاعفت العذارى بنات الشعس Helios من سرعتى ، وكشفن بأيديهن النقاب عن رءوسهن (٥) ، لحملنى إلى النور ، وقد خرجن من مسكن (١) اللهل .

إلى حيث كانت بوابات طريقى الليل والنهار ، وقد سدت جوارض من فوق ، وعتبة من حجر من تحت،وأغلقت اليوابات الناهبة في الهواء بأبواب عظيمة،واحتفظت

<sup>(</sup>١) برنت : العربة (٢) زيادة في ترجة فريمان (٣) بيجر : طريق الإلهة

<sup>(</sup>٤ ــ ٤) يبجر :الذي يهدي ذلك الذي يعرف دون خطأ أين يذهب .

<sup>(</sup>٠) برنت : وجومهن (٦) فريمان : قصر ..

العدالة dike ذات المقاب <sup>(۱)</sup> الشديد فى يديها بمفاتيحها . وخاطبتها العذارى بألفاظ عناب غريبها بإنزال العوارض عن البوابات بغير إبطاء . فلما انفتحت الأبواب كشفت عن فضاء واسع ، ثم عادت مساميرها البرونزية إلى مواضعها .وفى هذا الطريق المستقيم اتجهت بى العذارى يقدن العربة والأفراس ، حيث استقبلتنى الإلهة بترحاب ، وأخذت يدى البخى بين راحتها ، وخاطبتى بهذه الألفاظ :

مرحى أيها الشاب ، يارفيق الهاديات (٢٠) الحالدات ، اللانى أرشدن عربتك إلى بيق . مرحى ... لقد أرسلت في هذا الطريق بالأمر الإلهى Themis (٢٠) والمدالة Dikê لا القدر السي، ( وإنه حقا لطريق سيد عن أقدم البشر ) (٤٠) . جثت تبحث في كل شي، : عن الحق الثابت السندير ،كا تبحث عن ظنون البشر الفانين التي لايوثق بها . ولكنك لابد أن تعلم هذه الأمور أيضا ( أى الظنون ) ، وكيف تنظر في جميع الأشياء التي تظير ( أى المظاهر ) وتبحث فيها .

\* \* \*

ولكن عليك أن تبتمد بفكرك عن هذا الطريق من البحث ، ولأنجمل الإلف مع التجارب الكثيرة تدفعك إلى أن تلقى على هذا الطريق عينا مبصرة، أو أذنا واعية ، أو لسانا ناطقا ، بل احكم بالجدل (١) Logos على ما أنطق من براهين ، فلا يوجد أمامك سوى طريق واحدمذكور

# طريق الحق

(7)

انظر جَفَــلك نظراً مستقيا إلى الأشياء ، وإن كانت بعيــدة فهي كالقريبــة

<sup>(</sup>۱) برنت: الانتقام (۲) أى العذارى سائعات العربة (۳) تبديس ابنة السهاء والأرض، وأم الساعات والحظوظ، وهى ربة نظام الأشباء طبقا المقانون والعرب ، وفى ترجمة فريمان divine command ، وعنسد برنت الحق right ، ولم يترجها بيجر (٤) إضافة عند فرعان . (٥) لوجوس هنا يمنى الجمل لا يمنى السكلمة عند هرقليطس .وعن هذا المسى البارمنيدى أخذ سقراط ( برنت ) .

ولن تستطيع أن تقطع ما هو موجود عما هو موجود ، فـ [ الأشياء ] لا تفرق نفسها ولا تجتمع .

(٣)

كل شيء واحد من حيث أبدأ لأنى سوف أعود إلى المكان نفسه .

(0: 1)

أقبل الآن لأخبرك ، واسم كلتي وتعبلها . هناك طريقان لاغير للمعرفة يمكن التفكير فيما ، الأول أن الوجود موجود To eon = Tt is وهذا هو طريق اليقين ، لأنه يتبع الحق . والثانى أن الوجود غيير موجود ، ومجب ألا يكون موجودا ، وهذا الطريق لايستطيع أحد أن يبحثه ، لأنك لا تستطيع معرفة اللاوجود ولا أن تنطق به (١) ، لأن الفكر والوجود واحد ونفس الثيء (١) .

(٦)

ما (<sup>(7)</sup> يلفظ به و فيكر فيه عب أن يكون موجوداً (<sup>(7)</sup> ، لأنه من المكن أن يكون الوجود موجوداً ، ومن المستحيل أن يوجد اللاوجود. إنى آمرك أن تتأمل هذه الأمور ، وأن ترجع عن ذلك الطريق [ الأول البحث] وعن هذا الطريق الآخر أيضا الدى يضل فيه اليشر ، ولا يعرفون شيئا ناظرين إليه بوجهين ، لأن الارتباك الموجود في صدورهم يضلل عقولهم حتى لقد يسيشون كالهم والعمى والطفام الذين لا يميرون ، في ندهبون إلى أن الوجود موجود ، واللاوجود موجود ، وأن الوجود واللاوجود شيء واحد ، (<sup>(7)</sup> وإلى أن كل شيء يتجه في اتجاهات متضادة (<sup>(7)</sup>

**(v)** 

لأنه لايمكن أبدا إثبات أن اللاوجود موجود ، وعليك أن تصرف نظرك عن هذا الطريق من البحث .

<sup>(</sup>۱-۱) هذه النرجة عن يبجر . أما برنت فيترجم السارة كما يأنى : لأن ما يمكن أن يشل وأن يوجدشىء واحد . وعند فريمان : فأن يمغل وأن يوجد شىء واحد . (۲-۳) همكذا عند برنت وكورخورد ، أما فريمان فنندها « يجب على للرء أن ينطق ويفسكر بأن الوجود موجود »

<sup>(</sup>٣-٣)كورتنورد : ولل أن هناك طريقا لجميع الأشياء يدور على نضه .

(A)

فلم يبق لنا إلا طريق واحد تتحدث عنه ، وهو أن الوجود موجود . وفي هــذا الطربق علامات كثيرة تدل على أن الوجود لا يكون ولا يفسد ، لأنه كل ووحيد التركيب mounogenes ، [ووحيد unique \_ كذاني ترجمة كورنفورد ويفسرها أى الوحيد من نوعه \_ وعند رنت واحد متصل continuous one لا يتحرك، ولا نهاية له . وأنه لم يكن ، ولن يكون ، لأنه الآن كلُّ ، مجتمع ، واحد ، متصل . فأى أصل لهذا الوجود تربد أن تبحث عنه ؟ وكيف ومن أي أصل نشأ ؟ إني لن أسمح الله بالقول أو النمكير أنه نشأ من اللاوجود ، لأن اللاوجود لا يمكن أن يعبر عنه أو له كر فيه. وأيضا إذا كان قد نشأ من اللاوجود، ثما الضرورة التي جعلته ينشأ متأخرا عن وقته أو قبل ذلك ؟ فهو إما أن يكون قد وجد مرة واحدة،أو لم يوجد أصلا. ولن تسلم قوةاليقين في أنفسنا بأن شيئا خرج إلى الوجودمن اللاوجود،اللهم إلامن الوجود ذاته . ولذلك فإن العدالة لم تخفف قيودها وتسمح الوجود بأن يكون أو يفسد ، بل العدالة تشد الوجود بقيد وثيق . ويتوقف الحكم على هذه الأمور على ما يأتى : « هل الوجود موجود أو غير موجود ؟ يه لهذا يازم بالضرورة أن تتجاهل أحد الطريقين لأنه لا يمكن التفكير فيه أو التعبير عنه ( إذ هو طويق غير صادق) وأن نأخذ الطريق الثانى لأنه طريق الوجود والحقيقة . وما مصير الوجود في الستقبل ؟ أو كيف يمكن أن يوجد ؟ إذا جاء إلى الوجود فليس عوجود . وكذلك إذا وجد في الستقبل . وبذلك تزول الصيرورة ولا يتحدث أحد عن الفساد .

ولیس الوجود منقسا ، لأنه كلّ متجانس ، ولا يوجــد هنا أو هناك أى شى. يمكن أن يمنعه من النماسك ؛ وليس الوجود فى مكان أكثر أو أقل منه فى مكان آخر ، بل كل شى. مملوء بالوجود ، فهو كل متصل لأن للوجود مناسك عا هو موجود .

وأيضا فإنه لا يتعرك من جهة حدوده القوية الأسر ، بلا بداية ولا نهاية ، لأن الكون والفساد [أى ما يظهر وما محتنى ]قد أبعدا ، إذ أبعدهما اليقين الصادق . إن الوجود ذاته يظل في المكان نفسه ، باقيا بنفسه ، ثابتا على الدوام ، لأن الضرورة تمسكه داخل قيود النهاية التي تحيط به ، فقد حكم القانون الإلهى ألا يكون الوجود بغير نهاية ، فهو لا يحتاج إلى شيء ؛ أما إذا كان لانهائيا [فرعان : من جهة المكان ] فإنه محتاج إلى شيء .

وما نفكر فيه ، وما من أجله يوجد النفكير ، شى، واحد ، لأنك لاتجد نفكيرا في غير الوجود الذى تعبد الكلام . إذ ليس شى، موجوداً ، ولا سوف يكون موجوداً ما خلا الوجود ، مادام القدر قد قيده ليكون كلا لا يتحرك . وبناء على ذلك ليست جميع الأشياء إلا أسما، أطلقها البشر علها ، واعتقدوا في صدقها ، مثل : الكون والفساد ، الوجود واللاوجود ، النقلة في للكان ، وتغير اللون الساطم .

وحيث كان له [أى للوجود] حد بعيد، فهو كامل من جميع الجهات ، مثل كنة الكرة المستدرة التساوية الأبعاد من المركز ، لأنها ليست أكبر أو أصغر في هدا الانجاء أو ذاك ، ولا يعوقها شى، عن بلوغ النقط التساوية عن المركز ، وليس الوجود أكثر أو أقل وجودا في مكان دون آخر ، بل هو كل لا انفصال فيه . ولما كان الوجود متساويا من جميع الجهات فإنه يبلغ الحدود بشكل متجانس .

### طريق الظن

وإذ قد بلغت هذا الموضع فإنى أقفل باب الكلام الصادق Logos والفكر التعلق مالحق. وعليك من الآن فصاعدا أن تتعلم آراء البشر ، مصغيا إلى التسلسل الحادع لألفاظى .

لقد تعود البشر تسمية صورتين ، وعجب أن يمسكوا عن ذكر إحداهما عند الاعراف عن الحق [كورنفورد : إذا ذهبوا بعيدا]. وقد ميزوا بينهما من حيث تضادهما في الصورة ، واستدلوا عليهما بعلامات مختلفة . إحداهما النار في السهاء ، وهي نار رقيقة ، لطيفة ، متجانسة من جميع الجهسات ، ولكنها تختلف عن الأخرى . وهذه الصورة الأخرى تضادها عاماً : إنها الليل الظلم ، جمم تفيل كثيف . وإنى واصفة لك نظام هذا العالم كا يظهر ، حق لا يسبقك تفكير أي إنسان .

#### (٩)

ولما كانت جميع الأشياء تسمى النور والليل ، وأطلقت الأسماء على كل صف من الأشياء طبقا لقوة dunamis كل شيء الثور والليل ] ، فنى كل شيء [ كورتفورد : فالسكل مماوء ] مقدار متساو من النور والليل اللامرئى ، إذ لسكل منهما نصيب .

#### $(11\cdot 11\cdot)$

وستعرف طبيعة الساء ، وجميع العلامات الموجودة فهما ، والأثر الفسد لاشتمال الشمس الساطعة الضوء ، وكيف نشأت [أى الأجرام الساوية] إلى الوجود . وستعلم كذلك طبيعة القمر ووجوهه وأعماله في سيره . وستعرف أيضا الساء التي محيطنا ، من أن نشأت ، وكيف خطتها الضرورة تمسك حدود النجوم . وكيف نشأت الأرض ، والشمس ، والقمر ، والساء المشتركة المجميع ، والحجرة ، وأو ليجوس البعيد ، وقوة النحوم الساطعة .

#### (11)

لقد امتلات الحلقات الأضيق بالنار غير المعرجة ، وما يلها من حلقات بالليل ، ويندفع من بيهما أجزاء من اللهب [أى النار]. وفي وسطها توجد الإلهة التي تدبر جميع الأشياء ، ذلك لأنها أصل كل نسل وتناسل ، فهي التي تسوق الأنثى للائتلاف مم الذكر ، وتدفع الذكر إلى الصلة بالأنثى .

(14)

وأول ما أبدعت من الآلهة هو الحب Eros .

(11)

[ القمر ] يضىء ليلا بنور يستمده من خارج ، دارًا حول الأرض .

(10)

[ القمر ] ينظر دائمًا نحو أشعة الشمس .

(17)

وكما أن الأعضاء [ فريمان : الأطراف الهائمة ] تمترج فى كل إنسان ،كذلك العقل يمترج فى البشر . لأن العقل الذى يفكر واحد ، وهو تركيب الأعضاء فى كل شخص من الناس ، لأن زيادة [ النور أو الليل ] هى التى تـكون العقل .

(NY)

الصبيان إلى الحن ، والبنات إلى الثمال .

#### (14)

وهكذا طبقا لآراء البشر [ أى للظن ] نشأت هذه الأشياء ، ولا تزال حتى الآن ، وسوف تكون وتفسد . وأطلق الناس هلى كل شىء اسما ثابتا يمزه .

## الافتتاح :

[۱۷] تنقسم القصيدة ثلاثة أقسام ، مقدمة ، وطريق الحق، ثم طريق الظن . ولا ريب أن القصيدة كانت أطول من المقدار الموجود لدينا الآن ، ولكن مقدمها على الأقل كاملة . وتعد هذه المقدمة أشبه بالافتتاح الموسيق للأو برا، ذلك الافتتاح الذي يهي ، الجو للتشيلية . وقد درج القدماء على إغفال النظر في المقدمة ، وعدوها اتباعا شكليا محضا لما جرت عليه عادة الشراء الذين درجوا على مخاطبة الآلهة واستلهام وحبهم ، كا درج شراء العرب على الوقوف على الأطلال . ولكن دراسات المحدثين أثبتت أن بارمنيدس اتبم هذا الأسلوب عن قصد ، وأنه يعارض في ذلك هز بود بوجه خاص الذي كان يستوحى ر بات الشعر اللاتي علمنه الحقيقة ، وكذلك في بان كل ما تعلمه إنحاجاء على لسانها ، وقد تعلم مهما الحقيقة الخاصة بالوجود في مقابل المظاهر التي يزعم البشر معرفها ، فالأصل في معرفة الحقيقة إلمي ، أكثر مما

وتتخلص هـذه الصورة الشعرية فى أن بارمنيدس كان يركب عربة تجرها أفراس وتقودها العرائس بنات الشمس إلى حيث الأبواب التى تفصل بين النهسار والليل أو النور والظلمة ، حتى إذا اجتاز ذلك الطريق الإلمي حدثته الإلمة وأوحت إليه دون غـيره من الناس بالحق . وقد حاول سكستوس إمبريكوس فى الزمن

القديم أن يفسر رموز هدنه الصورة الشعرية فذهب إلى أن العربة والأفراس رمز إلى أعضاء الحس التي تملمنا عالم الظواهر ، وأن مجلات العربة كالآذان ، وما يصدر عنها من صوت كالزمر هو السعع . أما بنات الشمس اللاني خلعن عن وجوههن النقاب فإنها العيون . وقد شبه أفلاطون في محاورة «فيدر» الجسم والنفس بعر بة بجرها جوادان ها الشهوة والنفس ، ويقودها سائق هو العقل ، ولكن تشبيه أفلاطون يختلف عن رمز بارمنيدس . ثم أين العربة والأفراس بعد أن استقبلته الإلهة وأخذت تعلمه ؟ إذا كانت حقا ترمز للحواس وما تجلبه من معرفة ، فقد أمرته الإلهة أن يعدل عن العين المبصرة ، والأذن الواعية ، وأن يحكم بالعقل وحده . إذن فما هي الصلة بين تجارب الحواس و بين أحكام العقل ؟ هذه هي المشكلة التي بسطها بارمنيدس ولم يحلما ، ونظر فيها الذين جاءوا بعده .

و إذا تعمقنا النظر في همذه المقدمة رأينا أن بارمنيدس يشير إلى معظم السابقين و يرفض مذاهبهم . فالإشارة إلى العجل وما يصدر عنمه من شرر ترجع إلى للدرسة الأيونية ، والإشارة إلى الليل والنهار تذكر بالمدرسة الفيثاغورية وماعقدته من تقابل بين الأضداد ، والتي ذكر أرسطو منها عشرة ، نذكرها فيا يلي :

| الزوج    | القرد  | اللانهائى | النهأئى  |
|----------|--------|-----------|----------|
| الشيال   | الميين | الكثرة    | الوحدة   |
| الحركة   | السكون | الأشى     | الذكر    |
| الظلمة   | النور  | المتعرج   | المستقيم |
| المستطيل | المربع | الشر      | الخير    |

وهو يشير كذلك إلى هرقليطس مهكما ، وذلك حين يقول : إن البشر بجمعون

بين طريقى الحق والظن ، فينظرون بوجهين ، أى تارة إلى الحق وتارة إلى الظن ، ويذهبون إلى أن الموجود واللاموجود شىء واحد . فما معنى الطريق ، وما الطريق الذى يؤثره بارمنيدس .

### الطريق:

[٧٧] تحدث بارمنيدس فى القصيدة أكثر من مرة عن الطريق Hodos فهناك الطريق المألوف عند غيره من الحكاء الذين بطوفون بالمدن و يتلقون العلم من الأفواه ومن التجارب ، ولكنه يسلك طريقا آخر إلهيا هو ذلك الذى سارت فيه العربة ترشدها المذارى بنات الشمس حتى بلغ الحد الفاصل بين الليل والنهار . أماطريق الليل والفلام فهو طريق البشر ، وأماطريق النور الذى فتحتله أبوابه \_ وهنا فلاحظ أنه لم يهتد إلى الطريق بعقله هو بل بعناية الإلمة \_ فهو طريق مستقيم يؤدى إلى الحق الثابت ، على المكس من طريق البشر الذى يقف عند الغلن . وليس أمام طالب الحقيقة إلا طريق واحد ، هو طريق العقل الذى يبحث فى الوجود النابت، أماطريق الظن فيضل فيه البشر .

ومن الواضح أن بارمنيدس بشبه طريق المعرفة بالطريق للادى الذى يمشى فيه الناس على أقدامهم وقد تطورت الفكرة واشتعت للناهج العقلية من الطرق، وآية ذلك الصلة بين اللفظتين في اليونانية methodos ، hodos. أما في اللغة العربية فاستعمال الطريق يدل على الهنيين الحسى والعقلى مماً ، بل والصوفي أيضاً .

ولعل هذه العناية الشديدة بإبراز فكرة الطريق هي التي جعلت بعض المؤرخين يذهبون إل أن بارمنيدس هو مؤسس النطق ، فعند كورنفورد أنه « نبي المنطق » .

وأساس المنطق الاعماد على مبادىء عقلية ينبغي أن نسلم بها تسلما مثل مبدأ الهوية identity ، ومبدأ عدم التناقض non-contradiction ، و بذلك بمكن استخلاص النتائج من المقدمات التي نضمها . هذا على العكس من معاصره الكبير هرقليطس الذي جم في الحقيقة بين الأضداد ، ولذلك نهكم عليه بارمنيدس بقوله إنه ينظر بوجهين . وقد اعتمد المنطق الأرسططاليسي على مبدأ عدم التناقص وأخذ به العالم أكثر من عشرين قرنا من الزمان ، ولا يزال هذا المنطق ُساريا حتى البوم على الرغم من ظهور ألوان أخرى من المنطق تعتمد على مبادىء خلاف مبدإ عدم التناقض. و إنمـا يتيسر التفـكير المنطق الدقيق حين يتصور المرء المعانى، ومخاصة المائي الكلية ، في الذهن منفصلة عن الوجود الخارجي . وهذا ما فعله بارمنيدس ، إذ قابل بين الفكر والوجود ، بين المقول والمحسوس . ومن أجل ذلك قال عنــه الاستاذ رئ Rey في كتابه شباب العــلم اليوناني ما نصه : « أما أن يـكون [ بارمنيدس] أصل كل فلسفة تختص بالعقل والجدل والمنطق ، فأمر لاشك فيه .وأما أن يكون أصل منهجنا العلمي من حيث يتميز عن المناهج الفلسفية ، بل ويقابلها ، فالأمر أشد تعقيدا ويحتاج إلى نظر » (١) .

وقد ناقش الاستاذري فكرة المهمج العلمى ، وانهمى إلى أن فلسفة بارمنيدس النافذة كانت حجر الأساس فى الناهج العلمية حتى اليوم . ذلك أن المهمج العلمى يستند إلى مشاهدة الظواهر المحسوسة ، ولكنه لا يقف عندها ، ولا يعتمد علمها وحدها ، ولكنه برتفع منها إلى معقولات كلية ، إلى قوانين ثابتة ، إلى صيغ عامة

<sup>(1)</sup> Rey: Lajeunesse de la science Grecque, p 147.

رياضية ، هى أعلى من المحسوس وأسمى منه ، وتدرك بالمقل لا بالحس . فإذا رجمنا إلى بارمنيدس رأينا أنه يقابل بين العالم الحسى و بين العالم المقلى ، و بجمل المظاهر الحسية أثراً لحقيقة معقولة لا تدرك إلا بالمقل . و بذلك حل الأستاذ ري مشكلة بارمنيدس أهو مادى أم مثالى ، إذ جمع فيه بين المادية والمثالية ، أو على حد تسبيره إنه مادى ولا مثالى .

وهذا يقتضي منا أن ننظر في الوجود البارمنيدي ، أو في الجانب لليتافيزيتي من فلسفته . وقبل أن عضى في هذا النظر نود أن ننابع مناقشة الجانب المنطق من فلسفته في ضوء جديد ، هي تلك الزاوية التي يبصر منها برتراند رسل فلسفة بارمنيدس ، اعمادا على بعض نصوصه التي يقول فها: ﴿ من المتحيل أن تعرف اللاوجود أو تنطق به لأن الفكر والوجود شيء واحد ٤ . وهناك نصوص أخرى يقرن فها بين مانفكر فيه ، ومانمبر عنه باللفظ ، فهناك صلة قوية بين التفكير واللغة ، بين الممنى واللفظ. وإذا أردنا أن نم الحلقة أيضا ، فيجب أن نضيف إلى المنى واللفظ الشيء الخارجي الذي يقابل المعنى الذهني مثال ذلك ، الشمس المحسوسة الموجودة في السهاء ، يقابلها في الذهن معنى Concept الشمس ، ثم ننطق بلفظة الشمس المركبة من الشين والميم والسين للدلالة على هـــذا المنى . وقد فطن بارمنيدس إلى الملاقة الوثيقة بين المعانى والألفاظ ، إذ في الواقع نحن لا نفكر إلا في أثواب من اللغة . وليس المنطق إلا عمل العقل حين يربط الألفاظ ليخرج منها بنتائج جديدة . وعند برتراند رسل أن بارمنيدس يريد إثبات الوجود من الألفاظ ، لأنك لا تنطق إلا إذا كان الشيء موجوداً . فهي فلسفة في أسامها « لفظية » . ويشارك الأستاذ رى برتراند رسل فهذه النظرة حيث يقول : ﴿ إنَّهَا في أَسَاسُهَا نظرية اللَّفظ Théorie du verbe \_[ السكلمة] بكل ما في هـــذا الاصطلاح من قوة لنوية ــ أكثر مهــا نظرية المني idée هـ (١٠).

الحقيقة .

[٧٣] وإذا كان بارمنيدس - كما قد قيل - نبي المنطق ، فهو كذلك نبي المتافزيقا ونبي الحقيقة Aletheia التي بيّن طريقها ، ولخصها في هـ ذم العبارة المشهورة و الوجود موجود » . فما هي صلة الوجود بالحقيقة ؟ وهل يقصد بارمنيدس الحديث عن الوجود أو الموجود ؟ وإذا كان المقصود هو الموجود ، فهل هو موجود مادى أو مثالى ؟ وهل نعد قوله إن الوجود موجود تحصيل حاصل ، أو أنه أضاف بذلك معنى جديدا ؟ .

ونبدأ بالإجابة عن السؤال الأخير لأنه يتصل اتصالا وثيقا بالمنطق الذي عرضنا له في الفقرة السابقة ، ولبدإ هام يعد أساساً من أسس المنطق نعنى مبدأ الهوية . الواقع أن محور المنطق القديم كله يدور حول هذا المبدأ أو إن شئت حول المبدإ الثانى المعروف بعدم التناقص . ويعبرون عن المبدأ الأول بالرموز بقولهم ا = 1 ، أو ا هو ا وعن المبدأ الثانى بقولهم الايسان لا \_ 1 . ولم يمكن القدماء يغرقون في الرابطة بين المساواة والهو ، ويعدونها شيئا واحداً ، مع أن المساواة من يقرقون في الرابطة بين المساواة والهو ، ويعدونها شيئا واحداً ، مع أن المساواة من الممانى الرياضية ، والهو [ وهي التي يعبر عهما في الفنات الأجنبية بقمل الكينونة مثل A is A لإثبات الوجود في الحل ] . ولنصرب مثالاً محسوساً ، فنقول «الماه [ هو ] عن فعل الكينونة أو الوجود في المفات الأجنبية . والرابطة متصلة بالموضوع وهو عن فعل الكينونة أو الوجود في المفات الأجنبية . والرابطة متصلة بالموضوع وهو

<sup>(</sup>١) رى: شباب العلم اليوناني .. ص ١٤٤ .

للاء، أي أن الماء « موجود » سائل ، إذ لو كان الماء غير موجود ما أمكن أن نصفه أو تحمل عليه صفة السيولة . ولكن هل يوجد من يزعم أن اللاء غير موجود ؟ نعم ، في ذلك العصر الذي كان يعيش فيه بارمنيدس كان هرقليطس يقول إن الشيء غير موجود ، ولا يمكن أن يوجد ، لأنك لا تبزل مج ي النهر مرتين بشكل واحد، لأن مياهاً جديدة تغيرك باستبرار . ويقول أيضا إنك تكون ولا تكون . فهرقليطس فيلسوف الصيرورة المتغيرة على الدوام . ولا يعنينا الحل الذي رآه لبلوغ الحقيقة من خلال هذه الأضداد وهذا التغير المستمر ، لأن ذلك الحل لم يعجب أحداً من القدماء . جملة القول إذا كان الشيء المحسوس دائم التغير ، يكون ثم يفسد ، يظهر ولا يلبث أن يختني ، فهو إذن غير موجود . والعقل يريد أن يطمئن إلى شيء ثابت يفكر فيه ، ويستطيع أن يطلق عليه اسماً أو لفظا ، ولا يتسنى ذلك في الأشياء التي ندركيا بالحواس ، بل في تلك التي ندركيا بالعقل . ومر ع أجل ذلك استبعد بارمنيدس طريق الحواس أي طريق الظن ، لأن الأشياء فيه لا تكون موجودة ، وسلك طريق الحق ، لأنه الطريق الذي تكون الأشياء فيه موجودة . فإذا شئت أن تعرف وجود الموجودات فعليك بذلك الطريق ، ﴿ لأنك لا تستطيم معرفة اللاوجود ولا أن تنطق به ، لأن الفكر والوجود شيء واحد ، .

### الوجود :

[۷۶] فالمقل لا الحواس هو المرجع فى المعرفة ، وهو يقع فى مقابل الوجود الخارجى ، وهو الذى يمكن أن يدرك هــذا الوجود . ومر هــذا الوجه يعد بارمنيدس مؤسس الميتافيزيقا ، من حيث إنها تقابل بين الفكر والوجود ، ثم أصبح موضوع الفكر « نظرية المعرفة » ، وموضوع الوجود « نظرية الوجود » ، أو

الأنتولوجيا . Ontology . وأنت ترى أن هــذا الفرع من الميثافيزيقا إنما يرجع إلى البحث فى الموجود الذى عبر عنــه بارمنيدس باليونانية بقوله « on » أى الموجود الواحد فى مقابل كثرة الموجودات Ta onta كما نصورته المدرسة الأبونية وغيرها من المدارس ، وسلمت بوجودها .

وكانت عبارة بارمنيدس في اليونانية مصدر اختـالاف بين المترجمين ، وبين الشراح ، فهو يقول to eon ، أي الموجود ، كا نه تريد الشيء الحسوس الخارجي ، فكيف ذهب المترجون إلى ترجمها « الوجود موجود » ، وكان الأولى أن يقولوا « الموحود موحود » أو « الشيء موحود » أو « هو موجود » It is . الواقم كما ذكرنا من قبــل أن مجرد تصور الموجود يدل على وجوده ، فقولنــا الوجود موجود ليس من قبيل تحصيل الحاصل ، بل فيه إضافة معنى جديد هو إثبات الوجود للشيء . أو إن شئت فالشيء الموجود محمل في طياته معني وجبوده ، فالموجود ووجوده واحسب . ولكن إبثار لفظة « الموجود » يدل على أنجاه الذهن إلى الشيء المادي ، سواء أكان هذا الشيء المادي محسوساً وكانت الموجودات كثيرة ، أم كان هــذا الشيء المــادي واحــداً لا غيير ويشمل سائر الموجودات . وهــذا هو تفسير « برنت » حــين يجمل الفرض الذي يقصده بارمنيدس مر · \_ عبارته الموجود الواحد المسادي ، حتى ليصفه بأنه « أب المادية » . Father of Materialism . ولكن قوما آخرين فسروا فلسفت تفسيرا آخر وزعموا أنه بعيسد البعد كلسه عرس المادية ، وأنه لا يقصد بأي حال الموجود المادي الواحــد ، بل الوجود ، أو على أقل تقدير الموجود المقول ، فالواحد عنده صورة أو مثال ، ولذلك كانت فلسفته مثالية . وتمن تميل إلى رأى الأستاذ رى القائل بأنه لا مادى ولا مثالى ، أو هو هذا وذاك

فى آن واحمد . والحق أن بارمنيدس لم يكن يعرف المذهب المادى أو المذهب المثالى ، ولكننا نحن الذين نحمل فلسفته فوق ما تطبق ، ونصوغها فى ضوء همذه المذاهب .

ولا نستطيع أن تفالى فنقول إنه فعل مثل ديكارت فأنبت الوجود بعد إثبات الفكر في عبارته الشهورة ﴿ أَمَا أَفَكَرُ إِذِنَ أَمَا موجود ﴾ ، ولكنه وصل بينهما إلى حد التوحيد ، فالفكر والوجود شيء واحد ، وإذا فكر الإنسان في شيء فهو موجود ، وإذا لم يستطع أن يفكر فيه فهو غير موجود ﴿ لأنك لا تستطيع معرفة اللاوجود ولا أن تنطق به ﴾

وقد وصف بارمنيدس موجوده بأوصاف كثيرة هي التي دفعت برنت ومن ذهب مذهب إلى القول بمادية رأس المدرسة الإيلية .

قالموجود - كما نرى من النصوص - كامل ، لا يكون ولا يفسد ، ولا يتحرك ، ولا نهاية له ، وليس منقسا ، وكل متجانس ، وهو كرة مستديرة متساوية الأبعاد من مركزها . وجدير بمثل هذه الصفات أن تنطبق على السكائن الملدى ، و بخاصة القول بأنه وكرة » ، ونحسب أن السكرة من جملة الملديات . فإذا كان الأمر كذلك ، فاهى حجة المثاليين أو الواقعيين في الزع بأن بارمنيدس ليس ماديا ؟ حجتهم أنه لا يصف الموجود في عالم الحق الا صفة واحدة مى الوجود في عالم الحق إلا صفة واحدة مى الوجود ، أما سائر الصفات فإنها سلبية ، ولا » يتحرك ولا » ينقسم ، ولا » بداية له و ولا » نهاية ، ولا » يكون و ولا » يفسد ، ومكذا ، فإذا كان قد أطلق عليه أنه كرة فلك لأن السكرة لا بداية لما وفي المناسبة ، فسلا عن أنه يصف الوجود المقبيق بالسكرية على سبيل التشبيه والثال لاعلى سبيل المقيقة »

أما ما نطلقه على الأشياء من أسماء فليست إلا مسميات أطلقها البشر . هذا والذهب للادى يستدعلى المحسوس و يتخذه معيارا المحقيقة، وليس الأمركذف عند ارمنيدس، لأن المقل عنده هو الميار .

وينبنى أن ننبه على حقيقة أخرى تتضح لنا من نصوصه ، هى أنه لايقابل بين الفكروالوجود بحيث يفصل بيمهما فصلا حاسما ، بل على المكس يجمع بيمهما ، أى بين للدرك ، بين العاقل والمقول، لأن «ما نفكر فيه وما من أجله يوجدالتفكير شىء واحد ، لأنك لاتجد تفكيرا في غير الوجود الذي تعبر عنه بالكلام » .

وقد يظهر أن هذه الآراء مغرقة فى التفلسف البعيد عن الحياة المنقطع عن الواقع، مع أننا قلنا فى ابتداء هذا البحث إن الفلسفة اليونانية كانت حية تساير البيئة ، وتجد لها صدى فى البيئة ونلائم حاجات . ولم تكن فلسفة بارمنيدس ميتة ، بل اتصلت بالجهور وأثرت فيه ، وذلك عن طريق تلميذه زينون الذى اضطلع بتفسير نظرياته والدفاع عنها ، فضلا عن أنها أثارت فكر أفلاطون وأرسطو فيا بعد وفلسفتهما عماد كل فلسفه حتى العصر الحديث . هذا إلى أنه مؤسس الميتافيزيقا وهى لب الفلسفة وجوهرها . فإذا كان حيا ، فهو كذلك بأفكاره التي تزال قائمة حتى اليوم .

### زينون الإيلي

حياته:

[٧٥] عرفنا من قبل أن زينون ذهب إلى أثينا مع بارمنيدس حول عام ٤٥٠ ق . م ، وكانت سنه في الأربعين ، وذلك في العيد للسمى بنائيناي ، وهو عيد مشهور يزور فيه الأجانب مدينة أثينا ، ونجد طياوس في الحاورة المروفة باسمه يفدعلى أثينا هو وهرمقراطس في تلك المناسبــة أيضا . وقد علمنا ذلك من افتتاح محاورة بارمنیدس ، حیث یروی الحوار شخص اسمه سیفالوس السکلازومینی ، الذی سمم من أنطيفون ما دار بين بارمنيدس وزينون وسقراط من حوار ، ولم يكن أنطيفون نفسه حاضرا ولكنه حفظ الحوار عن فيثودورس Pythodorus ، وهو أحـــد قواد أثينا الذي ذهب إلى صقلية عام ٤٧٧ بدعوة من لينتينس Leontines . وفى محاورة ألقبيادس أن فيثودورس وكالياس دفع كل سهما مائة دينــار أجراً لتعلمهما <sup>(۱)</sup> . و بروی فاوطرخس أن بركليس سمم فلسفة زينون ، الذی استفر في أثينا بمض الزمن في أكبر الظن . ولا يمكن الجزم بصحة محاورة بارمنيدس تار عنيا ، إذ يذهب النقاد إلى أن تأليف الحوار وترتيب القاء بين الفلاسفة الثلاثة في بيت فيثودورس هو من خيال أفلاطون . وهذا هو نص الرواية على لسان أنطيفون في محاورة مارمنيدس:

<sup>(</sup>۱) عاورة أقديادس ۱۹۹، ۱۱ - حيث بطعن ستراط على بركليس قائلا إنه لم يستعلم أن هملم ولديه الحسكمة ، بل ولا أى أثبنى أو أجني، على العكس من ذلك على سبيل المثال فيتودورس بن لميزولوقس وكالياس بن كاليادس ، فإنهما اكتسبا الحسكمة من صحة زينون ، فدفع كل منهما لقاء ما تزود به من حكمة وشهرة مائة « ميناى » أى ما يساوى مائة دينار .

و وقد زينون وبارمنيدس ذات يوم إلى أثينا لحضور عيد بنائيناى الكبير. وكان بارمنيدس مهيبا ، متقدماً في السن ، يكاد شعره أن يكون خالص البياض ، ولمله كان في الخامسة والستين من المعر . أما زينون فيبلغ الأرجين ، طويل جذاب ، وهال إنه كان صاحب بارمنيدس . وكانا يجلسان مع فيتودورس خارج الأسوار في سيراميكوس (۱) . ثم حضر سقراط وعدد قليل غيره في شوق للاسماع إلى زينون وهو يقرأ كتابه الذى أحضره معهما الزائران لأول مرة في أثينا . وكان سقراط في ذلك الحين شابا صغيرا . وكان زينون يقرأ بنفسه ، ولم يكن بارمنيدس حاضرا إذ اتصرف في تلك اللحظة ، ولم يكد يفرغ من قراءة الحجج ، حق دخل فيتودورس ومعه بارمنيدس ، وأرسطوطاليس الذى أصبح فيا بعد أحد الثلاثين ، وبذلك لم يسمعا إلا جزءاً يسيرا من الكتاب . ومع ذلك فإن فيتودورس كان قد سمع زينون يقر ، علم قبل ذلك » .

هذه هي الصورة التي يقدمها لنا أفلاطون لزينون ، فهو أجنبي عن أثينا وفد الها ، واستقبله فيثودورس أحدقواد أثينا في منزله ، فأخذ يستم إليه ، ويتملم على يديه بالأجر ، كا محدثنا أفلاطون في محاورة أقبيادس ، وكانت هذه بداية عصر السفسطائيين الذين يسلمون الحكة بالأجر وكانت الفلسفة في ذلك الزمان منزلة عظيمة، فها من مرى حكام أثينا وأصحاب الرأى فيها يستقدمون الفلاسفة ويستضيفونهم في يومهم ، ويغدقون عليهم الأموال ، ويستمعون إليهم ويتعلمون على أيديهم ، ويستمتون بكتبهم ، ويهيئون لأصدقائهم الاسماع إليهم . وظلت هذه حال الفلسفة من الحياة الحرة في بيوت الخاصة وللناسبات حتى ، أنشئت للدارس المنظمة فيا بعد وعلى رأسها أكاديمية أفلاطون ومدرسة المشائين .

<sup>(</sup>۱) Ceramicus أحد أحباء أثينا .

وحسكى الرواة المتأخرون سيرة زينون ، فذهب أبولودورس إلى أنه زها فى الأوليمبياد التاسع والسبعين ، بين عامى ٤٦٤ و ٤٦٠ ق . م ، وأنه ابن تليوتاجوراس الأوليمبياد التاسع والسبعين ، بين عامى ٤٦٤ و ٤٦٠ ق . م ، وأنه ابن تليوتاجوراس Teleutagoras . ويقال إنه شارك فى سياسة مدينة إيليا ، فهياً لها حكومة صالحة . ويذهب سترابون إلى أنه كان من الفيثاغور بين ، ولا غرابة فى ذلك ، فقد رأينا أن بارمنيدس أستاذه قد تلقى اللم على أمنياس الفيثاغورى ، بل إن الفلسفة الإبلية لتصد فرعاً من تلك المدرسة الكبرى . ويقال إنه تآمر على طاغية إبليا نيارخوس، ولكن أمره انكشف ، وقبض عليه، وعذب عذابا شديدا ليفضى بأسماء شركائه من المتآمر بن،

### كتبه:

[٧٩] اعترض ستراط على زينون في شرحه لفلسفة بارمنيدس، وأقام اعتراضه على أساس أن بارمنيدس يقول: «إن الكل واحد» وأن زينون يقول: «الأشياء ليست كثيرة»، وهناك فرق بين القولين، فأجاب زينون معتذرا بأن كتابه كان يهدف إلى الدفاع عن أدلة بارمنيدس ضد أولئك الذين يسخرون من تلك الأدلة مبينين أن القول بالواحد يفضى إلى متناقضات كثيرة . فألكتاب رد على القائلين بالكثرة، وأن قوم هذا يؤدى كذلك إلى متناقضات كثيرة . وأنه ألف الكتاب في شبابه في ضوء هذه الروح الجدلية ، ثم نسخه بعض الناس على الرغم منه ودون علمه بحيث لم يستطع النظر فيه . و بذلك يتضح من محاورة أفلاطون هذه الحقائق ، وهي أن زينون كان يقضج يقرأ كتابه هو الذي يدافع فيه عن فلسفة أستاذه ، وأنه كتبه في شبابه دون أن ينضج ولم يكن على استمداد أن يذبعه ، وأنه حله معه إلى أثينا نما يدل على أن الكتاب لم يكن متداولا أو معروة .

و محدثنا ديوجين عن عدة كتب لزينون ، ويسجل سويدلس عناوين هـذه الكتب ، ولكن أكبر الظن أنها من وضع الإسكندرانيين التأخرين وأشهركتبه هو ذلك الذى هاجم فيه الفلاسفة في أربعين حجة ، وكان يقرؤه في أثينا ، ويعرف باسم « المهاجمات » أو « مهافت الفلاسفة » Epicheirémata ، ويقوم مهجه فيه على قياس الخُلُف ، وإيقاع الخصم في التناقض ، ومن أجل ذلك سماه أرسطو « مؤسس الجدل » .

وقيل إنه كتب بعض محاورات ، ويقول سمبلقيوس فى شرحه لكتاب الطبيعة لأرسطو عندما تعرض لزينون ، إن أرسطو يشير إلى حجة وردت فى محاورة بين زينون و بروتاجوراس . ويقول برنت إن لقاء الفيلسوفين ممكن ، ولكن اتخاذ زينون شخصيت طرفاً فى الحوار أمر لم يظهر فى التأليف إلا فى عصر متأخر .

## منهجه: الجدل:

[٧٧] وقد تبين من كلام زينون أنه ألف كتابه الدفاع عن مذهب بارمنيدس، واتبع الذلك منهجا خاصا ، هو الذي سماه أرسطو الجدل . والجدل قياس مؤلف من مقدمات يسلم بهاالخصم ، والغرض منه إلحام الماند ، وقد يكون الغرض الوصول لى معرفة الحقيقة . ذلك أن الحجادل حين يسلم بالطرف الآخر من النقيضين، ثم يثبت استحالة قبوله لما يترتب عليه من خُلف ، فإنه يثبت بذلك صحة النقيض الأول. وهذا ما كان يفعله زينون ، فقد رأينا أن قضية بارمنيدس هي « الكل واحد » ، وقد هاجها معاصروه ، وسخروا منها ومن صاحبها ، فراح زينون يسلم لهم بأن « الأشياء كثيرة » و بين لهم ما يترتب على التسلم بهذه القضية من خُلف

وتناقض ، و بذلك تصح القضية الأولى ، وهي أن الكل واحد .

وقد قيل إن زينون مهذا المهج أو هذا الجدل كان سفسطائيا . وكان السفسطائي معنيان ، أحدها أنه معلم فلسفة وبيان ، ويأخذ على ذلك الأجر ، ويهم الاهمام كله بتأييد قضيته حمّاكانت أم باطلا. والمني الثاني هو الذي نطورت إليه السفسطة أو المغالطة ، نسنى أنه قياس باطل ، ويَشْلُم صاحبه ببطلانه ، ولكنه يريد مغالطة الخصم والتمويه عِليه . ولم يكن زينون سفسطائيا على كلا المنيين ، ولو أنه كان معلما محترة يتناول الأجر ،كا رأينا، لأنه لم يهدفإلى نصرة مذهبه بأى سبيل ولو بالمغالطة واتخاذ المقدمات الكاذبة الوهمية ؛ ولكنه فتح الباب أمام السفسطائيين فأخذوا بطريقته وانحرفوا بها ، فهو من هذه الناحية معلم السفسطائيين، ولكنه ليس مسئولا عن أعرافهم . أما جدل زينون فقائم على المنطق ، وعلى المبادى. العقلية التي تيسر للمنطق وجوده وأهمها مبدأ عدم التناقض ، فهو من هــذا الوجه مــكمل للطريق للتعلق الذي سار فيه بارمنيدس ، ولا غرابة أن يسميه أرسطو مؤسس علم الجدل ، من حيث إنه كان يسلم بإحدى قضايا خصومه ويستنتج منها نتيجتين متناقضتين ، ويثبت بذلك بطلانها .

وقد احتفظ سمبلقيوس بنص جدله عن إبطال الكثرة بمبلواته نفسها.وساق أرسطو بعض حجج زينون في إبطال الحركة ، وصاغها في لنته الأرسطية .

## إبطال الكثرة :

إذا سلمنا أن الأشياء كثيرة ، فيترتب طى ذلك (١) إمَّا أنها نهائية فى المدد
 و إمَّا أنها لا نهائية فى العدد · والنتيجتان متناقضتان . و بيان هذه الحجة كا يلى :

- (١) إذا كانت الأشياء كثيرة فلابد أن عددها هو هو ، لا أكثر ولا أقل . وإذا كان عددها هو هو ، فهي نهائية .
- (ت) إذا كانت الأشياء كثيرة ، فهى لانهائية المدد، إذ بين كل شيئين شى مآخر، وهـ كذا إلى مالانهاية . [ وهذه الحجة يسميها أرسطو القسمة الثنائيه dichotomy [

وحجة أخرى فى إبطال الكثرة على أساس أن الأشياء إما أن تكون لامتناهية الصغر أو لامتناهية الصغر أو لامتناهية الصغر أو لامتناهية الحدد من الوحدات ، وهذه الوحدات إما أن يكون لها عِظم أو ليس لها عظم.

- (١) فإذا لم يكن لها عظم (أى بغير طول وعرض وعمق) فإنها إذ أضيفت إلى غيرها لم تكن أكبر، لأن مالاعظم له لاينتج عنه شيء أعظم منه .
- (س) وإذا كان للأشياء عظم ، فلكل شيء حجم محدود، أي طول وعرض وعمق ، وكان لسكل جزء من الوحدة حجم ، وبين كل جزء وبين الآخر مسافة ، وكل شيء بمكن أن ينقسم إلى أجزاء لانهائية لكل منها حجم ، ولما كانت الأجزاء تنقسم إلى مالانهاية له ، فجموعها عظم إلى مالانهاية له .

وشبيه بذلك ما أورده أرسطو فى كتاب مابعد الطبيعة ، قال : (١<sup>)</sup>

و وأيضا إن كان هذا الواحد غير منقسم ؟ فهو على ما يرى زينون ليس بشى و ألبتة ؟ لأنه يزعم أن الشى الذى لا يزداد عند الزيادة عليه ، ولا ينقس إذا نقس منه ، فليس ذلك من الهويات . فمعلوم أن الهويات على زهمه عظم ؟ فإن كانت الهويات عظما فهو عظم يحرشى ، لأن العظم الجرمى هو الهوية مجميع الجهات . وأما سائر الأشياء ، فنها ما إذا ركبت كان منها عظم ، ومنها ما إذا ركبت لم يمكن منها عظم على قوله ؟ فإنه يزعم أن البسيط والحط إذا ركباكان منهما عظم ، وأما النقطة فلا يمكون منها عظم ألبتة .

<sup>(</sup>۱) ما بعد الطبيعة ٢٠٠١ ب ٧ ، والترجة قديمة عن كتاب تنسيرما بعدالطبيعة لاين رشد طبعة . الأب يوج م ٢٧٣ ، ٢٧٣ الجزء الأول .

ظما كان زينون يسنت فى قوله ، ويرى رأيا ملتبسا ، وضير بمكن أن يسكون شىء لا ينقسم ، فيجب علينا أن نجيب طى هسذا القول يعمض الإجابة ، فتقول : إن الواحد إذا زيد عليه شىء لا يكون أكبر ولسكنه يكون أكثر ، فلنلك لا يجب أن مكون عظا » .

ومن الواضح أن زينون يحاول أن يبطل بهذه الحبة الواحد الفيثاغورى، وكثرة الوحدات التي يتألف منها العالم في مذهبهم ، لأن العالم عندهم أعداد. وقد بيَّن أرسطو المنالطة في حجته بأنه يخطى، في فهم الواحد الحسابي أى العدد ، الذي يختلف عن الجسم الطبيعي ، فزيادة العدد كثرة وزيادة الجسم عظم ، لأنه يَسْظُمُ أو يكبر.

## إبطال الحركة :

[٧٩] وأورد أرسطو<sup>(١)</sup> أربعة حجج عن زينون في إبطال الحركة .

- (١) الملعب ــ لا يمكنك اجتياز الملعب [حلبة السباق] ، إذ لا يمكن اجتياز عدد لامتناه من النقط فى زمان متناه، فلابد أن تجتاز نصف المسافة قبل اجتياز المسافة كمها ، وكذلك لابد من اجتياز نصف نصف المسافة أولا ، وهكذا إلى ما لانهاية له ، لأن للسافة تنقسم إلى ما لانهاية له .
- (٢) اخبل والسلخاة لا يمكن أن يسبق أخيل السلحفاة ، إذ لا بد أن يصل أولا إلى المكان الذى بدأت منه السلحفاة تسير، ولكن السلحفاة تكون قد تحركت عندئذ ، ويجب على أخيل أن يلحقها ، وهكذكا اقترب منها سبقته .
- (٣) السهم \_ ولا يمكن أن يتحرك السهم ، إذ بجب أن بجتاز مسافة يمكن أن تنقسم إلى ما لانهاية 4 ف زمن نهائى .

<sup>(</sup>١)كتاب الطبيعة ٢٣٩ أ\_ وانظر علم الطبيعة لأربهطوطالهي ترجة أحد لطني السبد ، ص ٢٩٥ وما يسدها .

(٤) الأجسام الثمر" \_ إذا فرضنا ثلاثة أجسام ١، ٠٠، ح، وكان ١ ساكنا، وب ، ح يتحركان فى جهتين متضادين بسرعة واحدة، فإذا تقابل الجميع ، كان ت قد قطع ما يساوى طول ١، ح ، فازمن الذى يحتاج إليه ب ليجتاز ح ضعف الزمن الذى يحتاج إليه فى اجتياز ١ . ولما كان الزمن الذى يعتاج إليه فى اجتياز ١ . ولما كان الزمن الذى يعتاج اليه فى اجتياز ١ . ولما كان الزمن الذى يعتاج يساوى نصفه . يصلا إلى مكان ١ ولحداً ، فالنتيجة أن ضعف الزمن يساوى نصفه .

|     | #fg. 1. |   |   |   | FIG. 2.  |   |   |   |          |   |   |   |   |
|-----|---------|---|---|---|----------|---|---|---|----------|---|---|---|---|
| . 🔺 | :       |   | • | • | •        | • |   |   | <b>A</b> | • | • | • | • |
| В   | •       | • | • | • | <b>→</b> |   |   |   | В        | • | • | • | • |
| C   |         | • |   |   | •        | • | • | • | C        | • | • | • | • |

## قيمة زينون :

[ ٨٠] ينفى زينون الكثرة والحركة تأبيداً لمذهب أستاذه فى الوجود الواحد الثابت، وقد خيل إلى بعض المفكرين أن حججه ضرب من العبث الفكرى، أو الترف العقلى، أو التلاعب بالألفاظ، غير أننا إذا حملنا هـــذه الحجج على محمل الجدرأينا أنها كانت عميقة الأثر فى تطور العلم والفلسفة، لأنها تبحث فى الصلة بين الحمدولات الثابتة الموجودة فى عالم العقل، وبين المحموسات المتغيرة الظاهرة لنا فى عالم المحسل، كما تتناول طبيعة المسكان والزمان، والنهاية واللانهاية، و بعض المفهومات الرياضية مثل الفقطة والحلط والعدد والوحدة.

وترجع الحجيج إلى مبدإ النسبة الثنائية ، سواء أكانت في دحص الكثرة أو الحركة . وهو حين يشكر الكثرة إنما يهاجم بوجه خاص الفيثاغوريين الذين كانوا يتصورون العالم مركبا من أعداد . وقد الزمهم الحجة بأن افترض أن السدد إما

وحدة لا تنقسم، فالأشياء تتكون من وحدات لانهائية ، إذ لانهاية للأشياء، فضلا هن وجود مسافة بين كل وحدة وأخرى . وإما أنه ينقسم ، فيمكن بذلك أن ينقسم إلى ما لانهاية له ، أو إلى شيء لاطول له ولا عرض ولا عمق ، أى إلى صفر . وإذا جمعنا الأصفاركان الناتج منها أصفارا .

والخلاصة أن الموجود كا رأى بارمنيدس واحد ومتصل ومطلق ولايقبل القسمة ، وهذا الواحد كل مركة تفضى إلى انقسام والفسال ، أى إلى انفسال الأجزاء بعضها بالنسبة إلى بعضها الآخر ، فالحركة دليل الفسام الكثرة ، والسكون آية الوحدة . ونحن حين نثبت استحالة الحركة ونبين تعارضها مع العقل ، إنما نبين في الوقت نفسه وحدة الموجود ونؤيد مذهب بارمنيدس . ولما كانت كل حركة مركبة من مواضع متتابعة كثيرة ، فهذه المواضع إما لا متناهية بسبب قسمها إلى ما لا بهاية له ، وإما أنهاتقف عند مواضع نهائية لانتقسم. وفي كلتا الحالين يوجد تناقض .

فإذا كانت الحركة مستحيلة فذلك لأن المسافة ، وهى جزء من المسكان ، يمكن أن تنقسم إلى ما نهاية له . وقد رد أرسطو على هـذه الحبحة بأن المسكان نهاى ، أما الزمان فقط فهو الانهاى . مهما يكن من شىء فإن طبيعة المكان والزمان منذ أن أثارها زينون ، ووضع فيهما أرسطو كلمته ، لم تستقر الفكرة عنهما حتى اليوم ، فديكارت ، ولينتز ، ونيوتن ، وكافط ، وأينشتين ، لـكل منهم مذهب يخالف مذاهب الآخرين . وهـذا كافط مثلا يزعم أن المكان والزمان في أنضنا ظرضهما فرضا على الأشياء الخارجية حين ندركها ، وليست لها حقيقة وجودية خارجة .

و إذا كان القدماء قد رفضوا فظرية زينون فى انتسام المسافة إلى ما لا نهاية وسخروا منه ، فإن الرياضيين المحدثين ، والفضل فى ذلك يرجع إلى لينتز ، قد رأوا أن هذا الانتسام واقمى ، ولا بد من حسابه ، ومن هنا نشأ هذا الحساب اللانهائى ، أو مايسى بحساب التحكامل والتفاضل infintesimal calculus.

هذا وقد رد أنكساجوراس على زينون بحجتين ، الأولى أن المانى تتحرك فى العقل ، لأن التفكير حركة بين المعانى ، والثانية عدم وهمية الإحساس، لأن الحواس حقيقية . وسوف نعرض لمذهب العقل ومذهب الحقيقة والظاهر فيا بعد .

مهما يكن من شى، فهذا الجدل العقلى يؤدى إلى لذة ، بل إلى نشوة ، حتى أصبحت السعادة الحقيقية فى هذا الاستغراق العقلى . وترجع المشكلة السكبرى التى أوضعها زينون فى التعارض بين أحكام العقبل وشهادة الحس . فهل يتعارض العقل مع الحواس؟ وإذا أمكن التوفيق بينهما فكيف يكون ذلك ؟ الواقع أن الفليفة اليونانية آمنت بالعقل ، وحين اصطدمت بالظواهر المحسوسة المتناقضة استبقت حكم العقل ، وقضت على الحس بالوم واستبدته . وهذا هو السر فى تماسك العلم اليوناني، ووضوح الفليفة عندهم واتصافها بالمنطق ، أى بانطباقى الفكر مع خصه وعدم تعارضه .

والفضل في ذلك كله يرجم إلى زينون .

#### مليسوس Melissus

حياته :

[14] أصله من ساموس في أيونية ، ولكنه ألحق بالمدرسة الإيلية ، ويعد المدافع الثانى عن مذهب بارمنيدس . و بروى فلوطرخس أن مليسوس بن إيثاجينس Ithagenes لعب دوراً سياسيا في مدينته ساموس ، إذ قاد الأسطول وهزم به الأثينيين عام 183 ق. م . ولسنا نعرف عن حياته أكثر من هذه الحادثة ، والتي بسبها جعلوا سنة ازدهاره عام 183 ق . م . وأكبر الظن أنه كان من للدرسة الأيونية فتأثر بمذهبهم الطبيعى ، ثم أصبح تلميذاً لبارمنيدس ، فيا يقال ، وذلك بالنظر إلى النصوص بمذهبهم الطبيع ، ثم أصبح تلميذاً لبارمنيدس ، فيا يقال ، وذلك بالنظر إلى النصوص في القرن الأل كتابا بعنوان « مليسوس وزينوفان وجورجياس » ونسب خطأ لأرسطو ، ولكنه احتفظ فيه بكثير من حجج مليسوس .

### النصوص :

[۸۳] (۱ \_ ۱ \_ ۱) إذا كان اللاوجود موجودا ، فماذا يمكن أن يعبر عنه كشىء حميقى ؟ .

(١) ما كان موجوداً فهو موجود منذ الأبد ، وسيوجد إلى الأزل ، لأنه إذا ظهر إلى الوجود فيجب أن يمكون لا شىء قبل وجوده . فإذا كان لا شىء ، فلن ينشأ شىء من لا شىء .

<sup>(</sup>١) مترجة عن برنت ، وعن فر يمان .

- (۲) ولماكان الوجود لم يتكون ، بل هو موجود ، دائم ، أزلى ، فليس له بدء ولا نهاية ، فهوبنير نهاية [حد] . فلو أنالوجود لم يكن ثمكان ، لـكان له بدء ونهاية . ولـكنهإذا لم يكن له أولولا آخر ، وكان منذ الأبد وإلى الأزل ، فليس له بدء ولا نهاية . إذ من الستحيل أن يكون شيء ما دائما بغير أن يكون موجودا .
- (٣) وأيضا ، كما أن الموجود موجود على الدوام ، فلا بد أن يـكون على الدوام لا نهائيا في العظم .
  - (٤) ولا شيء له بدء أو نهاية أبدى أو لانهائي .
  - (٥) لو لم يكن الوجود واحدا ، لكان محدوداً بشي. آخر .
- (٦) لأنه إذا كان لانهائيا ، فيجب أن بمكون واحدا ، إذ لو كان الوجود اثنين ما كان لانهائيا ، لأن أحدهما بحيط بالآخر [ بحد الآخر ] .
- (٧) أتاك كان الوجود أبديا ، لا نهائيا ، واحدا ، وكلا متجانسا . ولا يمكن أن فسد ولا أن يعظم ، ولا يحس بالألم أو الحزن ، إذ لوأصيب بأى أمر من هذه الأمور ، فلن يكون واحدا ، لأنه يتغير فلا يصبح الحق كلا متجانسا ، بل ما كان من قبل فسد [ محتنى من الوجود ] ، وما لم يكن يكون [ يظهر إلى الوجود ] . والآن إذا تغير الوجود عقدار شعرة واحدة في عشرة آلاف سنة ، فسوف بهلك [ يفسد ] الوجود جمعه في مجوع الزمان .

وأيضا فلا يمكن أن ينفير نظامه ، لأن النظام الذي كان منبثا فيه من قبل لن بهلك ، ولن ينشأ نظام جديد . وحيث لن يضاف إلى الوجود شىء ، ولا يختفى منه شىء ، ولا يتغير ، فكيف يتغير نظام الشىء الحقيقى ؟ لأن أى شىء ينغير فهمذا دليل على تغير النظام .

ولا محسم الوجود كذلك للائم ، لأن الألم إذا أصاب شيئا فلن يكون موجوداً . إذ الشيء الحاضع للائم لا يكون موجوداً دائما ، ولا يكون فيه القوة كالشيء الموجود كلا . ولن يكون كذلك متجانسا مادام متألما ، لأنه عمس بالألم من إضافة شيء إليه أو طرح شيء منه ، وعند ثد لن يكون متجانسا . وكذلك لن يشعر الموجود إذا كان كلا بالألم ، لأن ما وجد كلا وحقيقيا مختفى ، وما لم يوجد يظهر إلى الوجود . وهذه الحجة نصها تنطبق على الحرة كا تنطبق على الألم .

وليس شىء خلاء ، لأن الحلاء لا شىء ، واللاشىء لا يمكن أن يوجد . ولا يتحرك الوجود ، لأنه لايتجه أى وجهة ، بلالوجود ملاء . إذ لو كان خلاء ، لاتجه نحو الحلاء ، ولما كان الحلاء غير موجود ، فلن يتجه إلى أى مكان .

ولا يمكن أن يكون الوجود كثيفا أو متخلخلا ، إذ يستحيل أن يكون التخلخل مماوءاً كما كان كثيفا ، بل المنخلخل أقل ملاء من الكثيف .

فهذا هو الطريق الذي يجب أن يمر به بين ما هو ملاء وما ليس ملاء . ولو أن شيئا من الأشياء كان يحتوى على مكان لشيء آخر يحتويه فليس ذلك الشيء ملاء . أما إذا لم يكن به مكان لشيء آخر ولا يحتوى شيئا آخر فهو ملاء .

عجب إذن أن يكون الوجود ملاء ما دام الحلاء غيرموجود ، فإذا كان الوجود ملاء فلن يتحرك .

(٨) فهذه الحجة هيأعظم برهان على أن الوجود واحد لا غير . وهذه براهين أخرى كذاك . إذا كان العالم كثيرا ، فيجب أن تكون الكثرة من جنس الواحد . إذ لو كانت الأرض وللساء والهواء والحديد والنهب والنار موجودة ، وكان بعض الأشاء حا والبعض الآخر منا ، وكانت الأشاء سوداء وبضاء وسائر ما تقول عنه الناس إنه حقيقي ـ لو كان الأمر كذلك ، وكنا نبصر ونسمع حقا ، فيجب أن يكون كل شيء كما يظهر لنا أول الأمر ، ولا يتغير ولايتبدل ، بل يجب أن يكون كل شيء كما كان . ولمكننا نقول الآن إننا نرى ونسمع ونفهم صوابًا ، ومع ذلك نظن أن الحار يصبح بارداً ، والبارد يصبح حارا ، وأن الصلب ينقلب لينا ، واللين صلبا ، وأن الحي يموت ، ويتوله الحي من الميت ، وأن هذه الأشياء جميعا تنفير ، وأن ما كان ، وماهو كائن الآن مختلفان كل الاختلاف . ونحن نظن أن الحديد وهو صلب بيلي عند احتكاكه بالإصبع ، وكذلك النَّهب والحجر وكل ما يظهر أنه صلب ، وأن الأرض والحجر مكونان من الماء . ويترتب على ذلك أننا لانرى ولا نعرف الحقائق الوجودة . وليست هذه الحجيج مناسكة ، فقد قلنا بوجود أشياء كثيرة أزلية ولهاصور وقوى ، وسع ذلك يظهر لنا أنها جميعا تخضع للتغير ، وأنها تتبدل عما نراه في كل وقت . فمن الواضح إذن أننا لم نبصر صوابا ، وأن هـذه الأشياء التي تبدو لا ليست كثيرة . لأنها لوكات حقیقیة ما تغیرت ، إذ يبقى كل شيء هو هو كما بدا لنها ، لأنه ليس أقوى بمــا هو

حقيقى . أما إذا تغير الوجود ، فإن ما كان يختفى ، وما لم مكن يظهر إلى الوجود . وبناء على ذاك إذا كانت الأشياء كثيرة ، فلا بدأن تكون من نفس طبيعة الواحد .

(٩) فإذا كان الوجود موجوداً ، فلا بدأن يكون واحــدا ؛ وإذا كان واحداً
 فلا يمكن أن يكون جـما ، إذ لوكان له جـم فلا بدأن يكون ذا أجزاء ، ولن
 يكون واحدا .

(١٠) إذا انقسم الوجود فإنه يتحرك ، وإذا محرك فليس موجوداً .

#### فلسفته:

[۸۳] يقدم « جومبرز » الكلام عن مليسوس قبل زينون ، مع أن زينون السق بارمنيدس وأقرب منه ، و إنما فعل ذلك لأن مليسوس كان أشهر في الزمن القديم . وقد انبرى التليذان لتأييد مذهب الأستاذ ، وسوق الأدلة على سحته ، كل على طريقته . أمّا زينون فقد تحدثناعن منهجه الجدلى . ولكن مليسوس يسير على طريقة أخرى ، فهو يبدأ بقضية بارمنيدس في شطرها الثاني أي أن اللاوجود غير موجود ، ويؤكدها ، وينفى اللاوجود على أساس أننا لا يمكننا التعبير عنه . ثم يستطرد إلى الوجود فيبين صفاته ويؤيد هذه الصفات ببراهين جديدة .

وأول صفة الوجود أنه أزلى ، ولو لم يسكن كذلك لخرج|لوجود من اللاوجود ، وهذا باطل .

والصفة النانية أنه لانهائى. والأرجح أن مليسوس يومى، إلى مذهب الفتاغور بين الذي كانوا يتصور ون الأعداد أصل الأشياء، والعدد محدود أو بهائى، أى للشىء حدود تحده، وبهايات ينهى عندها. وقد هاجم بارمنيدس فكرة الواحد المحدود، فنهب إلى أن الموجود لانهائى من جهة المكان فهو كل مصل لانهاية له ؛ أمّا

مليسوس فإنه يضيف إلى هذه الصفة أنه لانهائى من جهة الزمان أيضا ، فهو أبدى أزلى ، أى لأأول له منذ بدء الزمان ، ولاآخر له فى مهاية الزمان . و إذا كان مليسوس قد رفض الشيء المحدود ، فذلك أن الموجود إذا كان محدوداً فلا بد أن يمكون خارج حدوده اللاوجود ، وهذا هو الفرض الذى استبعده من قبل .

والصفه الثالثه أنه لاجسانى ، وذلك فى قوله : ﴿ إذا كان الوجود موجوداً فلابد أن يكون جسا، إذ لوكان له جسم فلا بدأن يكون جسا، إذ لوكان له جسم فلا بدأن يكون ذا أجزاء ... » . وقد قيل عن الوجود البارمنيدى إنه مادى حتى لقد ذهب برنت إلى أنه ﴿ أَبِ لللَّادِية ﴾ ؛ ولكن مليسوس ينفى الجسمية عن الموجود ، ولو أنه يصفه بالاستداد اللابهائى . وقد فهم سمليقيوس ذلك عن مليسوس فوصف موجوده بأنه لا جسمانى ، ولو أن أرسطو يذهب إلى عكس ذلك . والمسألة موضم خلاف بين المؤرخين المحدثين .

والصفة الرابعة استحالة التغير ، إذ لو تغير الوجود ماكان متجانسا ، ويختنى ماكان موجوداً . ويضرب مثلاً طريفاً على استحالة التغير فيقول : بأن الوجود إذا تغير بمقدار شمرة واحدة فى عشرة آلاف سنة لهلك الوجود بقدار شمرة واحدة فى عشرة آلاف سنة لهلك

والصفة الخامسة الحياة ، فالوجود عنده حى ولكن دون أن يحس بالألم والحزن ، وصفة الإحساس من الصفات التي يستعبرها مليسوس من السكائنات الحيسة ، ولم يخلمها بارمنيدس أو زينون على الوجود . ولكنه يزعمأن هذا الإحساس ثابت . وهى من الصفات التي سوف تصلافنا فيا بعد عند إله أرسطو الححرك الذي يتحرك .

والصفة الخامسة نفى الحركة عن الوجود ، لأن العالم ملاء ، والتكاثف والتخلخل مستحيلان ، وهذه نحزة موجهة إلى الفاسفة الأبونية . والصفة السادسة ننى الكثرة ، كا ضل زينون من قبل ؟ ولكنه ينظر إلى شهادة الحواس قائلا إننا نعتمد على شهادتها وثق بها مع أنها تحدثنا أن الأشياء تغير، قالحديد يبلى عند احتكاكه بالإصبع ، وكذلك الذهب و الحجر، وهي تحدثنا أن الحار يصبح باردا والبارد ينقلب حاراً ، ومن أجل ذلك يجب أن ترفض شهادة الحواس لأنها لا تنبئنا عن « الحقيقة » ، إذ لو كانت تقدم لنا حقائق ما تغيرت . ولما كانت الحواس تخبرنا عن أشياء غير حقيقية ، وكانت هدف الأشياء كثيرة ، فينبنى أن ترفض الكثرة كا ندركها بالحواس . قا قيمة الحواس و إلى أى حد نعتمد عليها في المرفة ؟ هذه أسئلة تضرب من الفلسفة إلى الصبح ، وقد أثار غبارها مليسوس ، وسوف تمكون موضع بحث شديد وجدل طويل عند السفسطائيين فها بعد .

## أنبادقليس (١) Empedokles

حياته:

[A8] لسنا نعرف شيئا موثوقا به عن حياة أنبادقليس، فقد أكثر الرواة من ذكر الأساطير حول سيرته ، حتى لقد زعم بعضهم إنه ادعى الألوهية ، وحيانه فى الواقع مز بح من العالم والقيلسوف والشاعر والطبيب والسياسى . بل يصفه برتراند رسل وغيره بالشعوذة ، وأكبر الظن أنه برىء من هذه النهمة ، واتما المسئول عنها المتأخرون الذين أحاطوا سيرته بالأساطير كأى شخص عظيم .

وأصله من مدينة أكراجاس Akragas من أعمال صقلية ، وأنه زها عام 282 حسبرأى أبولودورس أوعام 280 ق. م ، و يذهب أرسطو إلى أنه عاش حتى التاسعة بلغ الستين ، وقيل إنه مات فى السابعة والسبعين ، و زع آخرون أنه عمر حتى التاسعة والتسعين. وهو يمت إلى أسرة من النبلاء ، فأبوه يسمى ميتون Meton ، وجده يسمى أنباد قليس أيضا وفاز فى الألعاب الأولمبية عام 297 .

ويقال إنه شارك في سياسة مدينته ، وأعذ جانب الحرب الديمقراطي ، وحارب حكم الطنيان ، وحث الشعب على انتخاب حاكم ديمقراطي ، وهاجم الحرب الأولجاركي للكون من ألف شخص . وذكر أرسطو أن الشعب رغب أن ينصبه ملكا ، ولكنه رفض التاج . ومما يروى عن نزعته الديمقراطية أنه كان يوزع بعض ثر وته (١) فيالملل والنحل شهرستان و أناذوتليس ، وفي أخار المكناء الفضلي وأينقليس ، وفي عيون الأنباء لابن أبي أصيبة و بذللس ، والنالب أن الذن يرسمونه باقال محرنون الاحراب منالناخ .

على الفتيات من الفقيرات ليقدمنها بائنة عند الزواج . وقد أدى هذا النشاط الشعبى إلى سخط حزب الأقلية فسل على منع رجوعه من بعض رحلاته خارج أكراجاس، فذهب إلى البلوبونيز .

ومن المعجزات التى أضيفت إليه أنه أعاد الحياة إلى امرأة انقطع تنفسها ووقف نبضها ثلاثين يوماً . ويقال إنه اجدع طريقة تضعف أثر الرياح الشرقية بعليق جاود الحيوانات على الشجر . والغالب أن مقدرته العلية فى الطب ومعارفه العلية العليمية هى التى أشاعت عنه هذه الأساطير . ويروى ساتيروس أن جورجياس حضر بعض الأعيبه السحرية ، وكان جورجياس المفسطائي تليذا لأنبادقليس . ويسلل برنت هذه الشهرة بما اصطنعه أنبادقليس من ضروب التطهير مبشراً بالدين الأورفى الجديد ، الخديد ،

وهـنه الصلة بين جورجياس ، وهو من أعظم خطباء المفسطائيين ، و بين أبادقليس ، هي التي جعلت أرسطو يصفه بأنه مؤسس علم الخطابة ، كا وصف زينون بأنه مؤسس علم الجدل . ويزعم جالينوس أن أنبادقليس مؤسس المدرسة الإيطالية في الطب ، وهي تلك المدرسة التي يرفعها إلى مصاف مسدرسة قوس وقنيدس . و بقيت المدرسة الطبية موجودة أيام أفلاطون وأرسطو ، و كانت توحد بين المناصر الأربعة و بين الحار والبارد والرطب واليابس ، كا ذهبت إلى أننا نتنفس من خلال مسام الجسم ، وأن حركة التنفس متصلة أوثق الاتصال محركة الدم ، وأن القلب مركز الإحساس وليس المنغ .

ومن الواضح بعد النظر في قصيدته أنه أخذ بعض آرائه عن المدرسه الإيلية ، ولذلك يقال إنه كان تلميذ بارمنيدس أو زينوفان ، وعماصة لأنه نظم فلسفته شعرًا على نسقهما ، وقد أخذ كذلك عن الفيثاغوريين . وقد نظم فلسفته شعراً في قصيدة من كتابين ، أحدا « في الطبيعة »، والآخر « في التطبير » . وقيل إن أبيانهما بلغت خمسة آلاف . وانتقد أرسطو شعره وضرب به للثل في الرداءة قائلا أن ليس بينه وبين شعر هوميروس من شبه إلا الوزن ، وأنه لم يكن شاعرا بل عالما ، وأن شعره لا يصلح أداة التعبير عن أف كاره العلية بسبب غوضه . وكانت شخصية أنباد قليس مثار اختلافات في النظر والتقدير منذ قديم الزمان حتى اليوم ، ولكنه كان معروفا ومقدراً في الزمن القديم في جلته عنه الآن . وقد رأينا كف حط أرسطو من منزلته الشعرية وعامل عليه . أما لوكر يتيوس Lucretius وهو شاعر روماني عاش في القرن الأول قبل الميلاد ، وله قصيدة طويله تسمى « في وهو شاعر روماني عاش في القرن الأول قبل الميلاد ، وله قصيدة طويله تسمى « في الأمور الطبيعية » اصطنع فيها آراء أبيقور والمدرسة الفرية ، فيكان من أعظم المجبين بأنباد قليس وعده الناطق بلسان الطبيعيين كا أعجب بشعره كذلك . وليس من سبيل إلى إنكار أثر فليسوف المناصر الأربعة في تاريخ الفلسفة ، فقد ظل المله والفلاسفة بأخذون بهذه النظرية إلى أن يتر لافوازيه في القرن الثامن عشر فسادها .

ودرسه المحدثون من جانب آخر ، هو التناقس فى شخصيته الدينية كا يصورها فى قصيدة التطهير Katharmoi وهى التى يخاطب فيها أهل أكراجاس ، وشخصيته السلمية التى تنضح فى قصيدة و الطبيعة ، التى يوجهها إلى تلينه بوزانياس . ويذهب زلم إلى أنه لارابطة بيهها . ويقول ديلز وكذلك يبديز (۱) إنه ألف القصيدتين فى زمانين مختلفين عثلان طور بن مختلفين من حياته ، ويسبران عن حالته النفسانية ، فى زمانين مختلفين أنه عام (۱) Bidez ما بليكي اختص بالدراسات الشبغة القديمة ، وله كتاب عن أباد قليس أقه عام ١٩٩٤ وله كتاب عن سيرة فرفريوس تلبذ أطوطين ، وقد اعتمدنا على ذلك الكتاب عنسانية عندية من حياة فرفريوس علية أطوطين ، وقد اعتمدنا على ذلك الكتاب عنسانية عندمة المنافوجي وتحدثنا عن حياة فرفريوس علية

فهو إمَّا قد ابتدأ حياته متدينا ثم القلب مفكرًا متحرر العقل ، وإمَّا أنه على المكس سُمُ التفسير للادي الطبيعة فألتى نفسه في أحضان النحلة الأورفية التي يصورها في قصيدة « التطيير » . غير أن هذا الضرب من التفكير أخذ يخضم لبعض العراسات النفسانية الحديثة التي تصور المزاج الديني متقلبا مفاجئا لا يستمد على حساب دقيق وأسباب يمكن ضبطها . وأفضل دراسة له هي تلك التي قام بها العالم الإيطالي ايتورى بنيوني Ettore Bignone في كتابه عن أنبادقليس الذي نشره عام ١٩١٦ ، وحاول أن ينفذ إلى الوحــدة النفسية الموجودة وراء هذا التناقص الظاهري . ميما يكن من شيء فإن أنبادقليس عثل التعارض الذي كان موجوداً بين الثقافات المختلفة في صقلية وجنوب إيطاليا في منتصف القرن الخامس، ويعكس في نفسه صورة الفلسفات التباينة التي وفد بعضها من الشرق، ونشأ بعضها الآخر في العرب، وحاول أن يوفق بين العلم الطبيعي الذي ازدهر في أيونية، وبين الميتافيزيقا التي أعلمها بارمنيدس، وبين التقوى التي تتسم بها النحلة الأورفية. ولم يكن يستطيع أن يحقق هــذا التوفيق العجيب إلا خيال الشاعر وسمة أفقه ، فلا غرابة أن يتخــذ أبادقليس الشعر أداة التمبير عن هذه الفلسفة الشاسلة للمتناقضات . ولم تكن الهوة بين الشعر والفلسفة سحيقة كما هي اليوم ، فقد كان هومير وس وهزيود فيلسوفين إلى حدمًا كاكانا شاع بن . وإذا كان بارمنيدس في استهلال قصيدته قد ذهب يطرق بابربة الشعر وإلمة الحكة يطلب منها أن تفيض عليمه بالمرلأنه عاجزعن الاهتداء بعقله إلى المرفة ، فإن أنبادقليس على المكس من ذلك يلتمس منها أن تُقبل علية وبهبه شيئا من حكمتها . فالمرفة عند أنبادقليس لاتتوقف على الإلمة ، بل على

تحصيل المرء بطريق الحواس والنظر العلى ، عا تجده في ابتداء قصيدة الطبيعة ، التي

غلناها بصلمها . أما قصيدة التطبير فسوف نشير إلى محتوياتها فقط .

### [ ٨٥ ] قصيدة ﴿ فِي الطبيعة ﴾ :

- (١) أرعن سمك ، أى بوزانياس (١) Pausanias ، يا ابن آغيطس Anchites الحكم .
- (٧) فالقوى <sup>٢٧</sup> المنتشرة عي أطراف الجسم محدودة ، والأعباء التي تحملها كثيرة ، وتنوء بها أفكار العقل ، وهي (أى الحواس) لا تدرك إلا قدراً محدوداً من الوجود في أثناء حياتها ، إذ يقفى علمها سريعا بالفناء ، كا يتبدد الدخان عاليا في أجواز الفضاء . ولا يستقد كل امرىء إلا فيا أدرك صدفة متوجها كل وجهة في عجلة ، ثم يضخر بأنه اهتدى إلى معرفة السكل : وهسند الأمور قل أن تبصر بالمين ، أو تسمع بالأذن ، أو تسمع بالأذن ، أو تسمع بالأذن ، أو المقل . أما أنت ، وقد طرقت هذه السبيل ، فلن تتلم أكثر مما يستطيع المقل البشرى أن يسله .
  - (r) ..... أن تحتفظ [ بها ] داخل قلبك الأبكم (r) .
- (٤) أيتها الآلحة ، أبعدى عن لسانى حماقة هؤلاء الناس ، وألهمي شفتى القدسيتين أن تنطقا فى صفاء وتدفق . وأنت ياربة الشعر المشوقة يابيضاء النراعين ، أتوسل إليك أن تلهمينى سماع ما يأذن به القدر (٥) بسماعه لأبناء النهار ، مبعدة عربتى المطهمة عن العالم للقدس .

ولا تدعى باقات المجد والإجلال التي قدمها البشر تحملك على الأحد بأيديهم ورفعهم من الأرض ، فتنطقين بما لا يسمح به القانون الإلهى ، ويتربعون بذلك على عرش الحكمة .

أقبل الآن ، وانظر بجميع ما عندك من قوى ، لترى السبيل الذي يبدو فيه كل شيء واضعاً . ولا ترفع من شأن البصر على السمع ، أو تعلى من أمر السمع على شهادة اللسان (أى الدوق) ، ولا ترفض التصديق كذك بأى طرف من أطراف جسمك فيه طريق للإدراك ؛ وعليك أن تستفيد من كل ما يجعل الأشياء واضعة .

 <sup>(</sup>١) بوزانياس مو تلميذ أنبادقليس أتمى يوجه إليه المتطاب ويسله . (٢) أى أعضاء الحس ،
 وفى ترجة فرعان : وسائل الإدراك . (٣) هذا الترقيم عن برنت ، وهناك خلاف يسبر عند فرعان . (٤) فرعان : المساست . (٥) فرعان : القانون الإلمى .

- (٥) ولقد جرت عادة الأضف [عقلا] ألا يتق في الأقوى . ومع ذلك عليك أن تتم ، كما أمر تني ربة الشعرالصادقة ، هذه الأمور ، حين تنفذ كماتي إلى صعبم قلبك .
- (٦) ولتسمع أولا الأصول الأربعة للأشياء : زبوس Zeus الساطع ، وهيرا Hera حاملة الحياة ، وإيدونيوس Aidoneus ، ونستيس Nestis التي فامنت دموعها فتسكونت يناييم الرطوبة للمخلوقات .
  - (٧) [ العناصر ] غير مخلوقة .
- (A) وإنى مخبرك عن شىء آخر أيضا: لا تخلق طبيعة (١) Physis أى موجود من الكاثنات الفاسدة ، ولا نهاية له بالموت ، بل امتراج وتبادل لمما مزج من قبل .
   وليست و الطبيعة » إلا اسما أطلقه الناس علمها .
- (٩) ولكن الناس يقولون عن هذه [المناصر] عندما اختلطت في هيئة إنسان وظهرت إلى النور ، أو في هيئة نوع من الحيوان المتوحش ، أو النبات ، أو الطبر ، إنهاخرجت إلى الوجود ، وعندما تنفسل يقول الناس عنها الموت الحزين . وإنهم ليخطئون في استمال الألفاظ التي يستوجها الحق Themis ، ولكي سأتبع العرف (٢٠) Nomos وأستعمل هذه الألفاظ .
  - (١٠) للوت للنتقم .
- (١١) ما أحمقهم ! . . . وما أقصر بصرهم ، إذ يظنون أن ما لم يوجد من قبل يظهر إلى الوجود ، وأن للوجود يفي تماما .
- (١٣) ولا يمكن بأى حال أن يظهر شىء إلى الوجود مما ليس بموجود ، ولا أن يفسد ما هو موجود ، فهذا أمر مستحيل ، ولا يمكن سماعه ، لأنه موجود دائما طى أى وجه تتصوره .
  - (١٣) لاجزء من الكل خلاء ، أو مملو. أكثر بما يجب .
  - (١٤) فلا خلاء في الحكل ، إذ أين ذلك الشيء الذي يمكن أن يضاف إليه ؟ .
- (١٥) لاعب طيالحكم أن يعتقد في قلبه هذه الأمور ، وهي أن الناس ما داموا

<sup>(</sup>١) المليمة هناجمنىالجوهرSubstance ، وفى نسير سمبلقيوس بمنىالنبو (٣) العرف هنا بمنى القانون البصرى ، أو الناموس Nomos ، فى مقابل الحق ، أى القانون الإلبى Themis .

على قيد الحياة فهم أحياء ويخضعون للحظ الحسن والحظ السيء . أما قبل أن يشكون البشر [ من العناصر ] وبعد انحلالهم ، فهم لا شمه على الإطلاق .

(١٦) [ الحبة والغلبة (١ Philia, Neikos ] كما كان موجودين من قبل ، فإنهما سوف يوجدان ، ولن يخلو \_ فيا أعتقد \_ منهما الزمان الأزلى .

(١٧) سأحكى لك طريقين (٢): لقد نما في وقت فأصبح واحداً بعد أن كان كثيرا ، وفي وقت آخر انهم وأصبح كثيرا بعد أن كان واحدا ؛ فهناك خلق مزدوج لا شياء الكائنة الفاسدة ، وفناء مزدوج كذلك . فاعاد جميع الأشياء يؤدى إلى ظهور جنس الأشياء الفائية وفساده ، وإلى اختفاء جنس آخر ، كما انفصلت العناصر وانقسمت الأشياء . وهذه العناصر لا تتوقف أبداً عن التبادل المستمر ، فتتحد في بعض الأحيان تحت تأثير الهبة حتى يصبح كل شيء واحداً ، وفي بعض الأحيان الأخرى تتحرك الأشياء إلى الوجود ، تتحرك الأشياء كل وجهة بسبب قوة الفلية النفرة . وهكذا تظهر الأشياء إلى الوجود ، ولا تطول حياتها ، طالما كانت طبيعها أن تنمو واحدة بعد الكثرة ، ثم ينفصل الواحد ويتكون منه الكثير . ولكن ما دام تبادلها المستمر لا ينقطع على الدوام ، فإنها تظل والم الا تتحرك (لا تنفير) دائرة مع دوران الوجود .

أقبل واصغ إلى قولى ، واعلم أن التعلم يزيد في حكمتك . وكا أخبرتك من قبل كاشما عن قال سأحكى الله طريقين . لقد بما في وقت فأصبح واحداً بعد أن كان كثيرا ، واقدم في وقت آخر وأصبح كثيرا بعد أن كان واحداً \_ النار ، والماء ، والأرض ، واقدم في وقت آخر وأصبح كثيرا بعد أن كان واحداً \_ النار ، والماء ، والأرض ، والحجة اللوجودة في وسطها الساوية لها في الطول والعرض . تأملها الآن بعقاك ، ولا تدع عينك البصرة تبتعد عنها . إنها الحبة التي يظن الناس أنها منبثة في أطراف الأشياء الكائنة ، وهي السر في ظهور أفكار الحب عند الناس وأعمالم اللائمة ، فيسمونها الغرح وأفروديت Aphrodite . هذه الحبة لم يرها أحد من البشر ، وهي تتحرك داخل [ العناصر ؟ ] وخارجها . أما أنت فعليك أن تنصت لأقوالي الصادقة المسلمة .

فهذه [ العناصر ] حميعا متساوية ، وذات أعمار واحدة ، ومع ذلك فلـكل واحد

 <sup>(</sup>١) الفلة ترجة العرب الغدماء ، وقد تنبد التنازع أو الكراحية ، وكلا الفظاين أصف من المنى
 الأصل وفى الانجلزية Strife وفى بعض الأحيان Hate . (٢) برفت : قصتين

منها ميرة وطبيعة خاصة ، ثم تسود على مر الزمن . ولا يظهر إلى الوجود أو يختنى من الوجود شده خلاف هذه المناصر ، لأنها لو كانت فاسدة على السوام ما كانت موجودة الآن . وماذا يمكن أن يزيد فى الكل ، ومن أين تنشأ الزيادة ؟ وكيف يمكن أن نضد ما دام لائمى، من هسنده الأشياء خلاء ؟ فلا يوجد إلا هسند [ المناصر ] فقط ، ولكما تتداخل فتصبح الأشياء الهتافة فى الأوقات المختلفة ، وتتشابه على الدوام .

- (۱۸) الحبة Philia
- (١٩) العشق [ الحبة القوية ] Philotês .
- (٧٠) هـذا الصراع بين الهبة والنبة واضع فى جرم الأطراف السكائة الفاسدة . فنى بعض الأحيان تتجمع جميع الأطراف وهى أجزاء الجسم بطريق الهبة عند ازدهار الحيساة . ومرة أخرى تقطع بالغلبة الشريرة ، ويهم كل جزء منها وحده على شاطىء الحياة . وهذه هى الحال فى النباتات والأسماك التى تعيش فى الماء ، وفى الحيوانات التى تسكن الجبال ، وطيور البحر التي تطير بأجنحها .
- (١٧) أقبل الآن وانظر إلى الأشياء التي تشهد على ما قلت سابقا ، لثلا أكون قد قصرت في بيانها الأول . انظر إلى الشمس الساطعة والمشعة محرارتها في كل مكان ، وإلى الحالدات (١) [ الأجرام الساوية ] للفعورة في أشتها وضوئها البراق . انظر إلى للطر الداكن البارد النامر كل شيء . وتنبت من الأرض الأشياء التي ترتكز على ظهرها صلبة . فإذا سادت الفية تغيرت هيئة هذه الأمور جميعا وانفصلت ؛ وإذا سادت الهبة الصلت واشتاق بعضها إلى بعض .

ذلك أن جميع الأشياء الق تشكون من هسنده العناصر ، الأشياء الق كانت ، وتكون ، وسوف تكون . . . . الأشجار النابتة ، والرجال ، والنساء ، والدواب ، والطيور ، والأسماك الق تعيش فى الماء ، بل الآلهة المخلمون ذوو الفضل العظم .

فهذه العناصر هى وحدها التىتوجد ، ولكنها حين تتداخل تتخذ أشكالا مختلفة . فكم يغيرها الامتراج ؟ .

 <sup>(</sup>١) يشير إلى الفسر وغيره من الأجرام للركبة من عنصر الأثير والتي تتلقى الضوء من الفسس لللمبة ( برنت )

(٣٧) وهذه الأشياء كلها ــ الشمس والأرض والمهاء والبحر ــ تنصل في التلاف بأجزائها التي انصلت عنها وتوجد في أطراف الكائنات . وبالتل كذلك جميع الأشياء الأكثر ملاءمة للامتزاج فإنها تنشابه ، وتوحد أفروديت فيا ينها بالحبة . أما تلك الأشياء التي يعظم اختلافها في الأصل والامتزاج ، والحيثة التي تنظيم فيها ، فهي شديدة التنافر ، ولا تميل أبدا إلى الامتزاج ، وفي غاية الحزن لحضوعها لحسكم السكراهية أصل وجودها .

(٣٣) وكا أنَّ الصورين ينقشون قرابين العبد بالألوان ـ أولئك الذين اتبعوا طريق الحكمة فبرعوا في صنهم حين يأخذون قطعة من كل لون في أيديهم، ويمزجونها لونا واحدا متناسبا ، فيريدون من لون وينقسون من لون آخر ، ويبدعون منها أشكالا تنبه جميع الأشياء ، مصورين الشجر والرجال والنساء والحيوانات والطيور والأحماك الى تعيين في الماء ، بل الآلحة الحديث ذوى القضل العظم ... كذلك لا تسمح المخداع (١) أن يستولى على عقلك فتعقد بوجود أصل آخر السكائنات الفاسدة التي تظهر موجودة لا يحسها العد . ولكن اعلم هدا عن يتمين ، لأنك صحت القول عن الإلهة [ربة الشعر] (١)

(٣٤) ..... أن تتنقل من قمة إلى أخرى ، ولا تتبع إلى النهابة طريقا واحداً من النفكر .

(٢٥) الحق يمكن أن 'ينطق به مرتين .

(۲۹) إنها تسود مع دورة الزمن ، ثم يفنى بعضها فى بعض ، وتربد عندما يحين القضاء . ذلك أنها وحدها هى التى توجد ، ولكها حين تتداخل تصبح الناس والأنواع الأخرى من الحيوان . وهى تتحد حينا بتأثير الحبة فى كل منظ ، وتتفرق فى كل جهة حينا آخر بقوة الفلة النفرة ، وتفلل كذلك حتى تهدأ حين تنمو مرة أخرى فى كل واحد . وهكذا فمن حيث إنها تقوى على بلوغ الواحد من الكثرة ، ثم يتفرق الواحد ويسبح كثيرا ، فمن هذا الوجه تظهر إلى الوجود ولا تستقر حياتها . أما من حيث لا يبطل تبادلها (٢٢) الدائم ، فإنها تظل على الدوام لا متحولة [لامتغيرة] فى الدورة (١٤).

<sup>(</sup>١) في ترجة فريمان الحداع deception ، وفى ترجة برنت الحطأ error (٧)كنا فى قصير برنت . (٣) برنت : تغيرها (٤) برنت : الدائرة .

(٧٧) [الكرة Sphairos الحاضة المحبة] وهناك [في الكرة] لا تتميز أطراف الشمس ، ولا بأس الأرض الشديد ، ولا البحر ، بل تهاسك الكرة داخل ثوب الاتلاف (١) Harmonia ، كروية ، ومعتديرة ، مبثهجة بوحدتها (٢) monie الدائرة .

(٢٧ ١) ليس فها غلبة ولا تنازع غير منظور في أطرافها .

(٨٨) ولكنَّها [أى الإلهة] متساوية الأبعاد في جميع الجهات ، وبغير نهاية ،كروية ، ومستديرة ، مشجة بعزلها العائرية .

(٢٩) ولا غرج من ظهرها فرعان ، إذ ليس لها فدمان ، ولا ركبتان سريعتان ، ولا أعضاء للتناسل ، ولكنها كانت كرة متساوية الأبعاد من كل جهة .

(٣٠ ـ ٣٩) ولكن عندما ترعرعت الفلبة في أطرافها (أى في أطراف الإلهة)
 وهبت تطلب حقوقها في تمام الزمن للوقوت لهما (أى الحبة والغلبة) بالقسم العظم ...
 إذ تزازلت أطراف الإلهة واحداً بعد الآخر .

(٣٢) الاتصال بربط بين شيئين .

(٣٣) كما يشد عصير التين اللبن الأبيض .

(٣٤) مازجا دقيق الشعير بالماء .

(٣٥ \_ ٣٩) والآن سأعود إلى الأغنية التي أنشدتها من قبل ، مستمدا الحجة من الحجة . لما بلغت النلبة أقسى أعماق الدوامة ، وتوسطها الحبة ، انضمت مجمع الأشياء فيها فأصبحت واحداً ققط . ولم تعمل ذلك كلها دفعة واحدة ، بل انضمت بمحض إرادتها من جهات مختلفة ، حتى إذا أخذت في الامتراج ، ابتعدت القلبة إلى الأطراف البعيدة . ومع ذلك لا تزال كثير من الأشياء غير ممترجة إلى جانب الأشياء الممترجة ، وهى تلك التي لم تزل القلبة العالية تستبقها ، ما دامت القلبة لم تتعزل تماما خارج حدود الدائرة ، بل كان بعضها هوجوها في الداخل ، وخرج بعضها من أطراف المسكل (المسكرة) . ومقدار ما كانت تندفق إلى الخارج ، ظل مجرى خالد رقراق من تيار الحجمة المسادقة . فسلب إلى الداخل . وسرعان ما انقلبت تلك الأشياء التي كانت خالدة من قبل

 <sup>(</sup>١) فرعان : غلاف الأسرار (٢) يسرما برنت بالوحدة أو النزلة solitude
 لا السكون rest ، وفي ضعر فرعان أي الراضية بحالتها المسكفية بفاتها .

فأصبعت فانية ، وتلك الى كانت غير بمترجة أصبحت بمترجة ، كل منها يتبادل طريق الآخر . حتى إذا امترجت تناثرت أنواع من الكائنات لا يحصيها المعد . مصوغة فى صور من كل شكل تعجب الناظرين .

(۳۷) [النار تزید النار] <sup>(۱)</sup> والأرض تزید فی جرمها ، والهواء [Aether] <sup>(۳)</sup> یزید جرم الهواء .

(٨٨) أقبل الآن أخبرك أولا عن مبدإ الشمس Helion archen والمناصر التي المراح ، والبخار التي نشأت عنها جميع الأشياء التي نراها الآن : الأرض ، والبحر الصاخب بالموج ، والبخار الربحب الأشياء . الربحب الأشياء .

(٣٩) لو كانت أعماق الأرض غير محدودة ، وكذلك الأثير (الهواء) الشاسع الذي لا نهاية له ، وهو قول أحمق تلفظت به شفاء كثير من الناس،مع أنهم لم يروا إلا جزءاً قليلا من السكل ....

- (٤٠) الشمس المتوهجة ، والقمر الوديع .
- (٤١) ولكن ضوء الشمس يتجمع ويستدىر حول الماء العظيمة .
- (٤٣) والقمر محجب أشعة الشمس كلما مر من عمنها ، ويلقى على الأرض ظلايساوى فى العرض وجه القمر الشاحب <sup>(٢)</sup> .
- (٤٣) حتى إذا ضربت أشعة الشمس وجه القمر العربض ، عادت في الحال مسرعة لتبلغ الساء .
- (٤٤) [ الشمس بعد دورتها حول الأرض تعكس الضوء الساوى ] (٤) وترسله إلى أولهم هادئة الحما .
- (٤٥ ٤٦) يدور حول الأرض صوء مستدير من الحارج . وكما أن سرة السجلة [العربة] <sup>(٥)</sup> تدور حول هدفها البميد [كذلك القمر يدور حول الأرض ] <sup>(١)</sup>
  - (٤٧) لأنه (أي القمر) يحدق في الدائرة القدسة الشمس القابلة له .
  - (٤٨) الأرض هي التي تجلب الليل عندما تتوسط أشعة [ الشمس ] (٧).

 <sup>(</sup>١) زيادة عند فرعان (٧) الأثير عند فرعان ، وللقصود عنصر الهواء (٣) فرعان : عين المحسر اللاسمة (٤) إضافة عند فرعان (٥) كذا عند فرعان Chariot (٦) إضافة عند فرعان (٧) إضافة عند فرعان.

- (٤٩) .... اليل الذي يعيش وحيدا أعمى العين .
- (٥٠) وتجلب إيربس (١٦ Iris من البحر رياحا أو روبعة مطيرة .
  - (٥١) وتتصاعد [ النار ] سريعا إلى فوق .
  - (٥٢) وتشتمل نيران كثيرة تحت سطح الأرض .
- (٥٣) إذ يتفق أن يهب الهواء Aether في ذلك الوقت، وكثيرا ما يكون مخالفا .
- (٥٤) [وصعدت النار بالطبع إلى فوق ] (٢) ولكن الهواء هبط على الأرض بجذوره الطويلة .
  - (٥٥) البحر رشح [ عَرَق sweat ] (٢٦) الأرض .
    - (٥٦) وتجمد الملح تحت صغط أشعة الشمس .
- (٥٧) وبرزت عليها ( أى طى الأرض ) رءوس كثيرة لارقاب لها ، وهامت أندع منفسة لا أكتاف لها ، وزاغت عيون وحيدة تشتاق إلى رءوس .
  - (٥٨) وهامت أطراف بغير أنيس .
- (٩٥) وكلـا امتزج الحاله بالحاله [ أى الهبة والنلبة ] (١) اجتمعت هـــنــــه الأشياء كــفـــما اتفق ، ونشأت أشاء أخرى كثيرة .
  - (٩٠) كاثنات تدب وتزحف كثيرة الأبدى .
- (٦١) وتولدت مخلوقات كثيرة لها وجوه وصدور تنظر إلى جميع الجهات ، ثيران ماشية ] (ه) لهما وجه البشر ، وبشر لهم رءوس الثيران ، ومخلوقات امتزجت فيها طبيعة الأنثى بالذكر يفطى الشعر (٦) أطرافها .
- (٦٢) أقبل الآن واصم كيف أن النار عنــدما انتصلت تولفت في الليل جماعات الرجال والنساء الباكيات ، لأن قسق لانبتعد عن الموضوع ولاتففل البحث. لقد نشأت عن الأرض أولا صور غير متميزة فيها جزء من للاء والنار ، ودفعت النارفي شوقها أن

 <sup>(</sup>١) إيريس رسول الآلحة من الساء وعثلها الأساطبر فى هيئة قوس قرح . (٧) زيادة عن فريمان . (٥) كذا عند فريمان . (٥) كذا عند فريمان . (٥) كذا عند فريمان skierois ، أما برنت فيقرأ اللفظة skierois أي مقيم.

تبلغ مايشبهها هذه الصور ، ولسكنها لم تظهر فى هيئة بدن جبيل له أطراف أو صوت أو أعضاء كالتى تخص الإنسان .

- (٦٣) ولكن مادة الأطراف [ أطراف الطفل ] تنقسم فيا بينهما ، جزء فى بدن الرجل [ وجزء فى بدن المرأة ]
  - (٦٤) ثم جاءت إليه الشهوة تذكره عن طريق البصر .
- (٦٥) ثم مدفقت [ بذور الله كر والأنثى ] (١) فى الأجزاء النقية ، وكوَّان بعضها النساء ، وهى تلك التى اتصلب بالبارد [ أما التى العلمات بالحار فأنشأت الرجال ] (٢) .
  - (٦٦) المروج التي قسمتها أفروديت .
- (٦٧) لأن أشد أجزاء البطن حرارة هي الق تنتج الذكور ، وأدلك كان الرجال سمر البشرة ، أفوياء البنية ، وأشعث شعرا .
- (٦٨) وفى اليوم العاشر من الشهر الثامن يصبح [ الدم ] أبيض متخنا [ أى لبنا ].
  - (٦٩) الولادة للزدوجة ( أى النساء اللانى يلدن فى الشهر السابع والتاسع ) .
    - (٧٠) للشيمة ( الغشاء حول الجنين ) .
- (٧١) فإذا كان يقينك عن هذه الأمور ناقصا ..... فكيف نشأت من امتزاج
   الماء والأرض والهواء والنار صور وألوان جميع هذه الكائنات إلتي ألفت أفروديت
   بينها .
  - (٧٢) وكذلك كيف نشأت الأشجار الباسقة وأسماك البحار ....
- (٧٣) بل فى ذلك الوقتالتى أغرقت فيه تغريس kypris (أرض بماء المطر، وعنيت بإعداد الصور idea ، ثم أعطتها للنار السريعة لتبحلها صلبة .
  - (٧٤) [ أفروديت ] تهدى أفواج الأسماك الصامتة .
- (٧٥) هذه [ الحيوانات ] الى تألفت كثيفة من الحارج متخلخة من الداخل ، بعد أن تلقت هذا الضرب من الرخاوة على يد تفريس .

 <sup>(</sup>١) إضافة عند فريمان (٢) إضافة عند فريمان .

<sup>(</sup>٣) أحد أسماء أفروديت عندما ذهبت لل جزيرة قبرس .

 (٧٦) وأنت ترى ذلك فى أصداف البعر السلبة ، والقوائع ، والسلاحف ذات الدبل (¹) . وإنك لترى فها الأرض تستقر على سطح اللع ( الجلد ) (٢٠).

(٧٧ - ٧٨) الرطوبة هي التي تجمل الشجر دائم الخضرة مثمراً طول العام.

(٧٩) وأول كل شيء تحمل أشجار الزيتون النامية البيض <sup>(٣)</sup>.

(٨٠) .... وهذا هو السر في أن الرمان يغيب في نضجه ، والتفاح يكثر عصيره .

(٨١) الحر ماء لحاء الشجر بعد أن يتخمر في الحشب.

(٨٣) وكذلك الحال فى الشعر ، والأوراق ، وريش الطير ، والأظافر التى تنمو طى الأطراف القوية .

(٨٣) ولكن شعر القنافذ مدبب كالشوك وينتفش على ظهرها .

(٨٤) وكما أن الإنسان إذا أراداجتياز الطريق في ليل عاصف جهز مصباحا، وأشعل فيه نارا ، ووضعه في زجاج محميه من الربح ويفرق هبات الرباح ، ولكن النور يشع من خلاف كلا كان نافذا ، ويضىء أطراف الطريق بأشعة لانقطع . كذلك النار الأولى [المنصرية] (المنشرية عن نفسها في حدقة العين المستديرة ، وينفذ من هذه الأنسجة منافذ مجيية . وإنها لتحجز الماء العميق الحيط بالحدقة ، ولكنها تسمح النار أن تمر من الداخل إلى الحارج لأنها أكثر لطافة .

(٨٥) ولكن شعلة [ العين ] اللطيفة ممزوجة بجزء يسير من الأرض .

(٨٦) صاغت أفروديت الإلهية منهما [أى هذين العنصرين النار والأرض] عيونا
 لا تسكل من النظر .

(٨٧) بعد أن ثبتت أفروديت هنه العيون بأربطة من الحب .

(٨٨) تحدث الرؤية الواحدة بكلا العينين .

(٨٩) اعلم أن تيارات تنبثق من جميع الأشياء الى ظهرت إلى الوجود .

 <sup>(</sup>١) الدبل: عظم ظهرالسحاناة ، وفي حياة الحيوان للمعيري أن السلحاة البحرية جلدها الدبل الذي يصنع منه الأمشاط . (٧) في ترجة برنت .

<sup>(</sup>٣) يريد التمر . (٤) كذا في ترجة برنت .

- (٠٠) كذلك يجتذب الحلو الحلو، ويتجه للر إلى للر ، وُيقبل الحامض طي الحامض، و يأتلف الحار بالحار .
  - (٩١) الماء أكثر ميلا إلى الائتلاف بالحر ، ولكنه لا يمتزج بالزيت .
    - (٩٢) النحاس يختلط بالصفيح.
    - (٩٣) صبغة الزهرة الفرمزية تمتزج بالنسيج الرمادى .
- (٩٤) وينشأ اللون الأسود فيأعماق النهر من الظل ، ويرى مثل ذلك فيالسكهوف العميقة النور .
  - (٩٥) حين نشأت [ العيون ] أول نشأة بيد قِصْريس (١) .
- (٩٦) وتلقت الأرض الطبية فى فجواتها العريضة جزأين من ثمانية أجزاء عن نستيس Nestis الساطعة ، وأربعة عن هفايستوس Hephaistos ، فتولدت العظام البيضاء التي امترجت برابطة الائتلاف Harmonia الإلهية <sup>(٢)</sup>.
  - (٩٧) [ انكسر ] <sup>(٣)</sup> العمود الفقرى .
- (٩٨) وبعد أن ألقت الأرض مرساها على شاطىء أفروديت [ الحب ] المسلت بهذه الأشياء بنسب متساوية : بهفايستوس ، والماء ، والأثير اللامع ، وقد نزيد نسبة الأرض فها أو تنقص . ونشأ عن هسذه الأشياء الدم وصور اللحم الأخرى .
  - (٩٩) [ الأذن نوع من ] الناقوس . إنها ميزاب اللحم .
- (١٠٠) هذا هو طريق الشهيق والزفير لجميع الأشياء . جميع الكائنات لها أنابيب من اللحم لادم فيها وتنشر على سطح البدن . وتوجد عند نها يات هذه الأنابيب مسام كثيرة نقب سطح الجلد كله حتى تحتجز الدم في الداخل وتسمح للهواء النتي أن يمر فهما . وهكذا عندما يتراجع الدم الرقيق ، يندفع المواء في موجة دافقة ، حتى إذاعاد الدم زفر المواء . وكما أنه حين تلمب فتاة بساعة مائية (ألا الموتز على صفحة من البروتز البراق ، فتضع فم الأنبوبة على صفحة بدها الجيلة ، وتفص الساعة في الماء الفضي الذي

<sup>(</sup>١) فرعان : تطيل يفسر به أنبادقلبس سبب رؤية بنس الحيوانات بالنهار وأخرى بالليل .

<sup>(</sup>٧) روى أرسطوهذه الأيات في كتاب النفس ، وقد ترجتها من قبل عند قبل ذلك الكتاب س٧٧

 <sup>(</sup>٣) فرعان : اكتب شكله الراهن عدما لوى الحيوان رقبته فانكسر.
 (٤) ليس القصود الساق المائة كانوا يستملونها المجتاب السوائل من الآلية .

لا فيمن إليا . ولكن جرم المواء الوجود في العالم والدى يضغط على التقوب الكتيرة عجزالا ، إلى أن ينكشف تيار الحواء الضغوط . وعند ثنيند فع الحواء إلى الحارج ، ويتدفق مقدار متساو من الله إلى الداخل . كذلك حين يشفل الماء قاع الإناء البرونزى ، وتقفل فتحته بيد الإنسان ، ومحاول الحواء في الحارج أن ينفذ إلى الداخل حاجزا الماء خلفه عند عنق الإناء عند السطح ، إلى أن تسمح الفتاة بيدها أن يدخل الحواء ، عند ثن عكس ما حدث من قبل ، فكم يندفع الحواء إلى الداخل غرج مقدار متساو من الماء . كذلك حين يندفع الدم الرقيق خلال الأطراف إلى الداخل ، يندفع تيار من الحواء . ولكن حين عبرى الدم عائدا كاكان يزفر الحواء بقدار متساو

(١٠١) [الـكلب] يتحسس بأنفه بقايا أطراف الحيوانات ، ورائحة أرجلها التي بقيت على الحشيش الثنن (١) .

(١٠٢) وهكذا جميع الحيوانات لما نصيب من التنفس والثم .

(١٠٣ ، ١٠٤ ) كذلك العقل فى جميع الكاثنات بإرادة القضاء . . . . . وبمقدار ما اجتمعت أكثر الأشياء تخلخلا فى وقوعها .

(١٠٥) [ القلب ] للوجود فى بحر من الدماء التى تجرى فى جهتين متضادتين ، [ والقلب ] هو للسكان الدى يسميه الناس العقل ، لأن الدم الموجود حول القلب هو العقل فى الإنسان .

(١٠٦) لأن عقل الإنسان ينمو في انجاه المادة الموجودة أمامه (٢) .

(١٠٧) إذ من هذه [ العناصر ] تشكون جميع الأشياء وتتصل يعض ، ويفكر الإنسان بها ، ومحس باللذة والألم .

(١٠٨) وبمقدار ما تنفير طبائعها [ فى أثناء النهار ]كذلك يتخيل الناس عنهـــا أفـكار مختلفة [ فى أحلامهم ] .

(١٠٩) بالأرض فى الأرض ، وبالماء فى الماء . وبالأثير نعرف الأثير الإلحى ، وبالنار نعرف النارللهلسكة . وبالحب ندرك الحب ، وبالبنعن ندرك البغض للديد (٣) .

<sup>(</sup>١) يشير لمل كلب الصيد التي يستطيع وحده تمييز وأعمة الحيوان بعد ذهابه .

 <sup>(</sup>٣) برنت: لأن حكمة البشر تنبو حب ما هو موجود أملهم . (٣) قللها أرسطو فى
 كتاب النفس ٤٠٤ ب ١١ – ١٥ – انظر ترجة كتاب النفس لأحد نؤاد الاهواني ص ١٢ .

(١١٠) فإذا خفلت [هذه الحقائق] في أعماق عقلك ، وتأملتها برغبة صادقة ، وعناية الدرس الخالصة ، حملتها معك طول حياتك ، وحسلت منها على حقائق أخرى كثيرة . لأن هذه الأمور من شأنها أن تنمو بذاتها في قلبك ، والقلب هو الذي يميز طبيعة كل شخص . أما إذا عزمت على محسيل غير ذلك من الأمور التافهة التي يحسلها لم تخلف الناس فنضد عقولم ، فلا ربب أن تسارع هذه الحقائق إلى مفارقتك على مر الزمن ، لأنها تشتاق أن تمود مرة أخرى إلى نوعها . ذلك لأن جميع الأشياء فياعقل [حكمة] (١) وجزء من التفكير . فاعلم هذا عن يقين .

(١١١) تعلم جميع العقاقير النافعة فى دفع الأمراض وعلاج الشيخوخة . ولن أفضى بهذا كله إلا لك وحدك . سأعلمك كيف تصد قوة الرياح الدائبة التى تهب على الأرض وتفلع الزرع ؟ ثم \_ إذا رغبت \_ كيف تغير سير الرياح . وكيف تجعل للناس للوسم جافا بعد للطر العزير ، ثم كيف تغلب الصيف الجاف أنهازا تتساقط من الساء وتفذى الشجر . وكيف تعيد اليت من الجحم Hades إلى الحياة .

### المعرفة :

[٨٦] يعد أنباد قلبس أقدم الفلاسفة الذين حاولوا تفسير نظرية المعرفة تفسيرا كاملا. وقامت نظريته على أساس أن « الشبيه 'يفرف بالشبيه » ، فما دام الإنسان يرى الأشياء المختلفة كالجبل والبحر والشجر والرياح ويدركها ، وكانت هذه الأشياء المختلفة مركبة من عناصر مختلفة هي النار والهواء والماء والأرض ، فلا بدأن تكون النفس المدركة مركبة من هذه السناصر أيضا ، لأن « الشبيه يعرف بالشبيه » . وهو ف ذلك يقول : « بالأرض نرى الأرض ، وبالماء نرى الماء ، وبالأثير نعرف الأثير في المناه ، وبالنار نعرف النار المهلكة » (١٠٩) وقد اعترض أرسطو على هذا المذهب المادى في النفس مصدر المرفة . بأن المرجع الأخير في المعرفة هو « التناسب »

<sup>(</sup>۱) في ترجة برنت wisdom .

بين العناصر ، وليست العناصر وحدها ، والقصود بالتناسب الامتراج بين العناصر ؛ فهل يكون هـذا الامتراج أو التناسب شيئا جديدا يختلف عن العناصر ، أو هو العناصر ؟ ومن الانتقادات الطريقة التي يوجهها أرسطو إلى أنبادقليس أن التسليم بأن العنصر في النفس هو الذي يعرف شبيه ، يؤدى إلى أن يكون الحجر موجوداً في النفس لأننا ندرك الحجر ، وهكذا (١) .

جملة القول يستدل أبنادقليس من معرفة الإنسان للأشياء المختلفة ، حسية كانت أوعقلية ، على أن النفس والعقل ماديان مركبان من المناصر ذاتها التي تتركب منها الأشياء المختلفة ، وذلك على أساس مبدإ أن الشبيه يعرف الشبيه .

و لم يكن أرسطو الوحيد الذي انتقد في القديم أنبادقليس ، فهذا ثاوفراسطس يعرض مذهبه في الإحساس وفي التفكير مع كثير من التفصيل ، ثم الرد عليه .

ولما كان طريق المعرفة هو الحواس ، فليس من الميسور أن يبلغ الإنسان معرفة المقائق الكلية للأشياء لسببين : الأول أن الحواس معدودة لا تدرك إلا قدراً محدوداً من الوجود ، والتانى أن الحياة قصيرة لا تكفى فى تحصيل الحقيقة عن طريق الحواس. والحقيقة « لا تبصر بالدين أو تسم بالأذن ، أو تدرك بالعقل » كما يقول فى استهلال القصيدة . من أجل ذلك لا بد من طريق آخر يضاف إلى الحواس والعقل ، وهو طريق الإلمام ، الذى تبهه الآلمة للإنسان ، كا فعل بارمنيدس من قبل ، غير أن بارمنيدس يسمى إلى الإلمة ويذهب إلى مقرها ، أما أنبادقليس فيجلس مكانه حتى بارمنيد الشعر إليه .

ولا تستفاد المرفة من حاسة واحدة ، بل من تعاون الحواس جميعا ، وعلينا أن نقبل ما تجلبه لنا الحواس على أنه صادق ، بشرط أن نطبق إدراك كل حاسة على الأخرى ، وهذا هو السبيل الوثوق من صدقها .

<sup>(</sup>١) كتاب النفس ١٠٤ ـ ١، ١٠.

ومع أنه كان بعد الحواس في منزلة واحدة ، إلا أنه عنى بالبصر عناية خاصة ، كسائر فلاسفة الإغريق . والمين التي تبصر كالمصباح الذي يضيء بالنار المشتعلة في داخله ، والتي تحترق الزجاج المحيط به . كذلك المين فيها نار داخلية تحترق الأغشية ، كا تحترق الشعلة الزجاج . ولكن المين ليست مركبة من النار فقط بل محيط الماء بالحدقة ، وتحترج أيضا بجزء من الأرض ، وذلك حتى يمكن أن ندرك الأرض بالأرض والماء بالماء .

ولما كانت المحسوسات بعيدة عن العين التي تبصرها ، أو الأذن التي تسممها ، فقد افترض أبادقليس صدور سيال ينبثق بين العين والمحسوس ، ولكنه لم يبين هل هذا السيال يصدر عن ألمين ليلتق بالشيء الخارجي ، أو أن هذا السيال أو الشماع يخرج من الشيء ليلتق بالعين وينفذ من خلال ما يسميه بالأنابيب أو المنافذ . ومن جحلة اعتراضات أرسطو أن العين لو كانت مركبة من النار لأبصرت جميع الحيوانات في الليل .

والأذن كالناقوس ، تستقبل الهواء المتحرك فى الخلرج وتقرع طبلة الأذن . غير أنه لم يبين ماذا يحدث داخل الأذن حتى يتم السمع .

و يرجع الشم إلى التنفس ، إذ تتطاير جزئيات من الأجسام مع الهواء الذي نستنشقه ، ولذلك إذا أصيب المر- بالزكام أصبح تنفسه عسيرا ، وكذلك الشم .

واللذة والألم من قبيل الإحساسات ، إذ تحدث اللذة من ملاقاة الثبيه بالشبيه ، ويحدث الألم من مقابلة الضد . ويعترض ثاوفراسطس بقوله : إن اللذة والألم يختلفان عن البصر والسمع وسائر الحواس ، والدليل على ذلك أننا نحس ، ويمكون الإحساس مصحوبا في الغالب بالألم .

والعقل كالإحساس كذاك ، لأنه يتوقف على إدراك الشبيه . والدم هو آلة التفكير ، لأن الدم أكثر أجزاء البدن ملاء مة لامتزاج المناصر . وأعظم الناس ذكاء أولئك الذين تعتدل في دمائهم نسبة المناصر ، وأقلهم ذكاء الذين تعتطرب النسبة في دمهم . وإذا كانت المناصر مائلة إلى التخلخل كان صلحبها بعلى التفكير والحركة ، أما إذا تكاثف المناصر وتقار بت أجزاؤها فإن صاحبها يكون سريع الحركة ، يهم بفعل كثير من الأعمال ولا ينجز منها شيئا . وإذا تناسبت المناصر في الحركة ، من الجسم أصبح الشخص موهو با في هذه الناحية ، وهو يعلل بذلك براعة بعض الناس في الحطابة لاعتدال امتزاج المناصر في الحنجرة والسان ، ومهارة أصاب الحرف والصناعات لتناسب الامتزاج في اليدين . واعترض ثاوفر اسطى على هذه النظرية بقوله : ليست البدأو اللسان أو امتزاج الدم المتناسب فيهما هو مصدر المهارة الامتياز والقدرة ، بل هو شخصية الإنسان الذي يأمر يده ، ويحرك لسانه .

والقلب مركز التفكير ، وليس المنح ، كا ذهبت إلى ذلك عدة مدارس طبية قديمة أيضا . والسبب في ذلك أن القلب ينبوع الدم ، أو بحد تعبيره: « القلب موجود في مجر من الدماء ، وهو المسكان الذي يسميه الناس العقل ، لأن الدم الموجود حول القلب هو العقل في الإنسان » (١٠٥) . وحيث كان أنبادقليس من الماديين ، فلا غرابة أن يزعم أن « العقل في جميع السكائنات » (١٠٤) ، وأن « جميع الأشياء فيها عقل وجزء من التفكير » (١٠٠) .

# المناصر الأربعة :

[AV] وقد لعبت نظرية السناصر الأربعة دوراً عظياً في الطبيعة والكيمياء بل وعلم النفس حتى القرن الثامن عشر، فكانوا يفسرون الأمزجة بمقتضاها، هــذا

مزاجه نارى ، وهذا هوائى ، وهذا مأى وهذا ترابى . ودرج هذا التقسيم إلى كتب فلاسفة العرب ، وأخذوا به ، واصطنعوا الفظة اليونانية فتالوا الأسطقسات الأربعة (٢٠ مغلق المنافقة الموافقة ، بل هي من وضع متأخر . أماهو فكان يستمل لفظة الجذور Rhizomata وهي التي تترجم في اللغة الانجليزية بلفظة Roots . وأول استمال للا شقطسات نصادفه عن أضلاطون في محاورة طهاوس ، حيث يتحدث عن علة العالم كيف نشأ ، فيقول كيف كانت الطبيعة قبل خلق العالم :

« طبيعة النار وللاء والهواء والأرض ، ناظرين إلى هـنــنــ الطبيعة فى ذاتها وأى صفات لها قبل وجود العالم . ذلك أن أحدا حق الآن لم ينـــر لنا أصلها . ولكننا نصفها كما لوكنا نعرف من قبل ماذا يمكن أن تكون النار أو أى جـــم من هذه الأجـــام ، فقول إنها المبادىء ، ونفترض أنها أسطقسات الــكل Stoicheia tou pantos ولا يليق بنا أن نشبهها بالقاطع » (٣) .

فأصل معنى الأسطقسات الحروف الأبجدية التي منهما تشكون الألفاظ ذات المعانى ، ثم نقلت إلى معنى العناصر .

يتضح من ذلك أن فكرة الأسطقسات تطورت من جهة أصل لفظها . وكذلك تطورت من جهة أصل لفظها . وكذلك تطورت من جهة مناها ، فهى كا بسطها أنبادقليس أقرب إلى عالم الآلمة منها إلى السالم المنصرى الطبيعى . فهو كايلتن تليفه الأصول الأربعة للأشياء ، يسميها زيوس، وهيرا ، وأيدونيس ، ونستيس . وقد اختلف القدماء في المدلولات للقابلة هذه الآلمة ، أتكون النار زيوس أم هيرا . وهل أيدونيس الأرض أو الهواء ، وكذلك هيرا . هذا فضلا عن أنه في مكان آخر يسمى النار هفايستوس . ونود أن ننبه إلى أن أنبادقليس لايسف المواء بالفظة المروفة Aer بل بلفظة الأثير .

<sup>(</sup>١) وقد ترسم أيضًا بالصاد: الأسطنس. (٢) طياوس ٤٨ ب ٤ ـ ١٠.

والمناصر أزليه غير مخاوقة ، لم تكن ثم كانت ، ولن تسكون ، بل عى الحقائق الأولى ، أو هي الجوهر والطبيعة كما سماها أنبادقليس ، أو قل: إن الناس هم الذين سموا المناصر طبائم ، واضطر إلى موافقتهم على هذه التسمية . والناس يقولون كذلك إن المناصر عند امتزاجها تظهر إلى الوجود الكائنات المختلفة كالشجر والحيوان والسمك والإنسان ، ثم ينتهي أمر هذه الكائنات إلى الاختفاء والأنمحاء بالموت . هؤلاء الناس يسميهم الحقي: ﴿ إِذْ يَظْنُونَ أَنْ مَا لَمْ يُوجِدُ مِنْ قَبِلِ يُخْرِجُ إِلَى الوجودِ ، وأن الموجود يفني تماما ﴾ (١١) ﻫ ولا يمكن بأى حال أن يظهر شيء إلى الوجود مما ليس بموجود ، ولا أن يفسد ما هو موجود ، فهذا أمر مستحيل ، ولا يمكن سماعه » (١٢) وتذكرنا ألفاظ هذه العبارات بغلسفة بارمنيدس ، ولكن أنبادقليس بدلا من القول بالواحد أراد أن يوفق بين هذا للذهب و بين الطبيميين الأولين فجعل العناصر أربعة ، وجعلها ثابتة في الأصل ، ثم راح يطل الحركة والتغير اللتين أنكرتهما المدرسة الإيلية . ويعلل التغير ، أي تكون الأشياء وظهورها إلى الوجود، بامتزاج المناصر، وهو لا يعني بذلك اختلاطها اختلاطا يذهب بمنصرية كل منها، بل تجاور حزياتها فقط. وله في ذلك تشبيه طريف مستبد من الفن ، فسكما أن المصور يتناول بيده قطعة من كل لون وينقشها على اللوحة فيخرج بذلك أشكالا مختلفة من الناس والطير والحيوانات والأشحار ، كذلك هذه الموجودات التي تراها فنها من كل عنصر جزء ، وتفني هذه الموجودات ولكن العناصر باقية .

المحبة والغلبة :

[۸۸] كان أنكسمندريس يقول بالانضام والانفصال، وأنكسمانس بالتكائف
 والتخلخل، وكلاالأمرين يحتاج إلى هاة، فما علة الانضام أوالتكائف ، وماسبب الانفصال

أو التخلخل. هنا نجد خطوة نحو التعليل الذي مَكن أن يقبله العقل ، نعني المحبة والفلبة . ومن للفالاة تأويل مذهب أنبادقليس تأويلا علميا حديثًا ـكما فعل بمض المؤرخين \_ محيث يكون المقصود من المحبة التجاذب ومن الغلبة التنافر ، لأن مذهب الجاذبية من المذاهب الحديثة جمدا ، فضلا عن أن أنبادقليس كان يصفيها وصفا أسطوريا ، فالحبة عنده هي أفروديت ربة الحب والجال ، والإلمة التي تهب الحياة حين توحِّد بين الذكر والأنثى. فلا غرابة أن تكون المحبة علة التوحيد بين الأشياء. ونحن نسلم بالجاذبية بين الأشياء الطبيعية في الملم الحديث ، ثم محاول أن نطبقها على الأحياء . أما أنبادقليس فكان الأمر عنده على العكس ، إذ كان يعتمد على النظر إلى الكائنات الحية ، وبخاصة الإنسان ـ وقد كان كما نعرف طبيبا ـ ثم حاول أن يفسر العالم الطبيعي بماكان يشاهده في عالم الحياة ، فأخــذ يصف السهاء والشمس والفمر بأن لها أعضاء أو أطرافاً كما هي الحال في أعضاء الحكائنات الحية ، وأن انضام الأعضاء إلى جسم السكائن ينشأ عن فعمل الحبة ، وانفصالها عن الغلسة .

والمحبة والفلبة أزليان كالعناصر الأربعة سواء بسواء. أمَّا المحبة فهى داخل العناصر وساوية لها في الثقل . والمحبة أصل الائتلاف والعناسب سواء بين أعضاء الجسم، أو بين عواطف القلب وأفكاره. ولا يمكن أن ترى الحجبة بالحس ، بل تدرك بالعقل ، ولم يصل إلى معرفتها أحد من البشر ، اللهم إلا أنبادقليس نفسه !!

وقد حلت المحبة والغلبة مشكلة الواحد والكثير ، فإذا سادت المحبة أصبحت الأشياء الكثيرة كلاً واحداءتم تدور دورة الزمان ونسود الغلبة فيصير الواحد كثيرا.

وكان هرقليطس يقول بالسلم والحرب ، ولكن الحقيقة عنده كا ذكرنا من قبل ــ تقوم على هذا الصراع بين الأضداد وعلى الائتلاف المركب منها فى آن واحد،أما عند أبادقليس فالحبة والغلبة يتبادلان السيادة .

وكان هرقليطس يُعلَى من شأن الحرب على السنم ، أما أنبادقليس فيرفع من قدر المحبة على الغلبة . والعالم عنده يسير فى طريقين ، الأول طريق المحبة الذى يؤدى إلى السكون ، والثانى طريق الغلبة الذى ينهى إلى الفساد .

فالعالم كله كرة Sphairos التأمت بالمحبة ، ليس فيها غلبة ولا تنازع ، وهي متساوية الأبعاد من جميم الجهات ، بغير سهاية ، كروية ، مستديرة ، مبتهجة بعزلتها وثباتها (٢٨) . وهذه كلها صفات تذكرنا بالواحد البارمنيدي الكروي . ولم يكن لتلك الكرة .. فما يصفها به أنبادقليس . أطراف ولا أعضاه . وهو يسمى الكرة الإلمة ، فلما بدأت الغلبة تفعل فعلها كان أول الخلق من العناصر الأربعة الأزلية أشد الأشياء شبها بالكرة الأولى ، أى الشمس والسهاء والأرض والبحر ، ثم أخذت تتكون الكائنات الحية . وأدوار الخلق بحسب تبادل الحبة والفلبة أربعة ، الأول سيادة الحبة حين كان العالم كرة ،والثانى خروج الحبة ودخول الغلبة، والثالث انتصار الغلبة وخروج الحبة تماماً ، والرابع عودة المحبة إلى الدخول لتوحيد المناصر . وهذا العالم الذي نميش فيه مزيج من الحبة والفلبة ، فهو إما في الدور الثاني أو الرابع . على أن أنبادقليس لم يحدثنا أي دور من الأدوار هذا العالم ، ولكن الرأى عند أرسطو أن عالمنا نسود فيه الغلبة . فإذا كان الأمر كذلك ، كان أنبادقليس من فلاسفة التشاؤم الذين يذهبون إلى أن الشر يتغلب في العالم على الخير ، وعنده بوجه خاص أن العالم تتقطم أوصاله بالفلبة ويتجه نحو الكثرة الكثيرة . ولمل اشتفاله بالسياسة والدين

وادعاء النبوة مما جعله برى المجتمع البشرى سائرا إلى طريق الهلاك ، بما تسوده من من نزعة فردية متزايدة تتشل في انتشار الديمقراطية .

## الضرورة والاتفاق :

[٨٩] ولكن كيف تُحدِث الحجة الاتحاد أو تفعل الغلبة ضلها ؟ أهناك غاية يهدف العالم إلى بلوغها أم أن العالم أشبه بالآلة التى تسير منـــذ أن العللمت بغير غرض ؟

الحق أن عالم أنبادقليس مادى آلى يمتاز بالحركة الدائمة ، ولا يفتقر إلى علة أخرى تحركه خلاف المحبة والغلبة الماديتين اللتين حركتا العناصر ابتداء ولا تنفكان تحركانها في الطريقين اللذين تحدثنا عنهما؛ فالمناصر الأربعة بالإضافة إلى الحبة والغلبة هي الحقائق الست المادية التي تخلو عن الغاية ، وهي جيما أشياء مادية بممنى الكلمة، لها ثقل ولها طول وعرض . وهذا هو الذي حدا بأفلاطون و بأرسطو فها بعد إلى انتقاد أنبادقليس على أساس انعدام العلة الغائية في مذهبه ، أو غياب هذا الشوق الباطن الحرك المالم ، والموجه له في حركته . وليس المناصر عنده « مكان طبيعي » ، فقد تكون في هذا المكان أو ذاك بحكم الميكانيكية العبياء، و بفضل المصادفة والاتفاق، لا بنزوعها الحاص بحو الكال. والحبة والعلبة قوتان ميكانيكيتان محص ، فالحبة تقضى بالوحدة والائتلاف ، والغلبة تؤدى إلى الكثرة والانفصال ، فظهرت «على الأرض رموس كثيرة لارقاب لما ، وهامت أذرع لا أكتاف لها .... وكلما امتزجت الحبة بالغلبة اجتمعت هذه الأشياء كيفها انفق ... ثيران لها وجه البشر ، و بشر لهم راوس الثيران ... الح ﴾ ( ٥٧ ـ ٦١ ) . فالكائنات التي نشاهدها على صورة معينة إنما ظهرت ﴿ كَيْمًا اتْفَق ﴾ أى بمحض الصدفة . ومع ذلك فتكونيها هذا التكوين إنما خضع أيضا الضرورة ، أى لحسكم الضرورة العبياء \_ تلك الفكرة التي سادت الأساطير اليونانية منذ أيام هوميروس وهزيود \_ التي تدفع الحجة إلى التوحيد والغلبة إلى التكثير . وتحدث أبنادقليس عن الضرورة \_ التي يُشَخَّصها \_ في قصيدة التطهير فقال :

(١١٥) ( هناك وحى ناطق بلسان الضرورة Ananke ، وهو أمر عن الآلهة قديم أزلى ، موثق بأغلظ الأيمان ، بأنه عندما تضرج يدها بالهم روح إلهية قديم أزلى ، موثق بأغلظ الأيمان ، بأنه عندما تضرج يدها بالهم روح إلهية وجهها ثلاث مرات خلال عشرة آلاف موسم بعيدا عن صحبة النمين ، لأنها نشأت في أثناء الفترة التي تسود فيها صور الكائنات الفاسدة ، تلك التي تنتقل من طريق شاق في الحياة إلى طريق آخر . ذلك أن الهواء الجبار يطردها إلى البحر ، ثم يلفظها البحر على الأرض الجافة ، وتسوقها الأرض بعد ذلك نحو أشعة الشمس الملتهية ، ثم تطوح بها الشمس في أعاصير الهواء . ويتلقاها عنصر عن عنصر ، ولكنها تلفظها جميعا . إنى المتده في أعاصير الهواء ، ويتلقاها عنصر عن عنصر ، ولكنها تلفظها جميعا . إنى النائرة ي .

فالضرورة أمر المى ، أزلى ، وقَمَ موثق بأغلظ الأبمان . وكما قضت الضرورة على العناصر وعلى الحجة والغلبة بوحدتها وانفصالها،قضت كذلك على النفسالإنسانية أن تطرد من عالم الآلمة كما تُحدَّثنا النحلة الأورفية .

## الإنسان والنفس والمجتمع :

[٩٠] بعد أن تحدث أنبادقليس عن العالم الطبيعى وما فيه من عناصر وكيف يتكون هذا العالم ، تحدث فى قصيدة « التطهير » عن الإنسان المركب من بدن ونفس و يصف هبوط النفس من العالم الإلمى إلى هذا البدن ، وما تعانيه من آلام ، وما ينبغى أن تفعله كى تتطهر وتحيا حياة صالحة سهدة ، وهن علاقة الإنسان بنيره فى هذا المجتمع . وهو يتقدم إلى بنى وطنه متحدثا إليهم كأنه نبى ، بل إله ، وهو نوع من الفخر المألوف عن الشعراء فى الزمن القديم ، كما أن نفسه الناطقة هى فى اعتقاده روح من الآلهة حلت فى هذه الصورة الإنسانية .ولنستمع إليه فى استهلال القصيدة يقول:

(١١٣) أيهــا الرفاق الذين تسكنون الدينة المظيمة المطلة على صخور أكراجاس الصفراء .أيها الأصحاب العاكفون على الأعمــال الفاضلة ، الحامون ذمار الأغراب ، الراعون حقوقهم ، البريثون عن أعمال الشر . . . . سلاماً .

إنى أطوف بكم أمشى إلها مخملنا لا بشرا فانيا ، مخلع جميع الناس على كا ترون تبجان الزهور المنضدة . وعجدى الرجال والنساء حين أزورهم فى مدانهم المزدهرة [كأننى إله] (1) ويتبعنى منهم آلاف يسألونى عن طريق الفوز ، ينشد بعضهم للعجزات ، ويطلب بعضهم الآخر منى كلة عن علاج أمراضهم الكتيرة التي أوجعهم بآلامها زمنا طويلا » .

فهو يصور لنا نفسه إلها ، أو معبوداً من أهل مدينته ، وسكان المدن الأخرى ، الذين التفوا حوله يطلبون حكمته الروحية ، وعلاجه الطبى . ولقد كان حقاً ذا شهرة شمبية ، آزر الشعب حين ثار على حكم الطفيان ، وزادت محبة الشعب له حين رفض التاج الذي قدم إليه . ولم تكن منزلته سياسية فقط ، بل كان في نظر الشعب إلها ، أو نبيا ، أو مخلصا لأرواحهم ونفوسهم جميعا . فهو يتحدث عن ثقة مستمدة من ثقة أهل وطنه به . غير أن ما ذهب إليه من أنه إله كان شيئا فريدا في تاريخ الفلسفة اليونانية ، مما جمل كثيرا من النقاد يصفونه بأنه كان مهرجا . الحق أن تجار به الدينية التي سار فيها على نهج النحلة الأورفية هي التي صبغت روحه هذه الصبغة، وجسلته يستقد هذا الاعتقاد . ونحن نعل أن الأورفية حكا اند بحت في القيثاغورية \_ تصور النفس

<sup>(</sup>١) زبادة عند بيجر ــ والنرجة عن برنت وفريمان وبيجر .

الإنسانية إلهية هبطت إلى البدن عقوبة لها ، وليس لها من سبيل إلى الخلاص إلا بالتطهير . وهي إلى جانب ذلك عقيدة اجباعية سرية تربط أفراد المجتمع برباط وثيق . ويعتقد بعض المؤرخين أن أنبادقليس كان من أكبر المشلين لها فى القرن الخامس . ويُروى أنه تملم على فيثاغورس نفسه ، أو على يد ابنه تلياجوس . ويشير أبادقليس إلى فيثاغورس دون أن يمين اسمه ، ولكن الوصف يدل عليه ، وذلك فى قوله :

( ۱۲۹ ) ﴿ كَانَ بِينِهِ رَجِلَ ذَو مَعْرَفَةً فَائْفَةً ، بُرَعٍ فَى جَمِيعٍ أَنُواعِ الحَكَةَ ، واكتسب أعظم قدر من اللم ... »

وقد نقلنا رأيه في النفس (١١٥) حيث يصفها بأنها روج إلهية Daemon ، وكيف أن نفسه هي أحد هذه الأرواح المطرودة من عالم الآلهة . ويبدو أن الفلاسفة الذين اعتقوا عقيدة الأورفية ودانوا بالفيثاغورية ، اعتقدوا كذلك هذا الاعتقاد . والمأثور أن سقراطكان يستوحى هذه الروح الإلهية . وكان من الشائع في ديانة الإغريق كا صورها هر يود أن أرواح الموني تحوم في العالم و مخاصة عند المقابر . أما عند الفيثاغوريين فالروح لها وجود سابق على البدن ، ثم تبقى بعد فنائه في صورة التناسخ . فالروح عندهم إلهية ارتكبت ذبا فعوقبت . وهذا الذب هو الذي يصوره لنا أنبادقليس في قوله إنها « ضرجت يدها بالدم » . و يصور لنا كيف تناسخ في قوله إنها « ضرجت يدها بالدم » . و يصور لنا كيف تناسخ في قوله :

- (١١٧) فقد كنت من قبل صبيا ، وبنتا ، وشعرة ، وطائرا ، وسمكة بكا. في البعر.
  - ( ١١٨ ) وبكيت و نحت عندما رأيت الأرض الغربية [عند لليلاد] .
- - ( ١٢٠ ) لقد جثنا إلى هذا الكهف للسقوف .

فهویؤمن بالتناسخ وأنه کان طائراً وسمکة وشجرة ، ولذلك کان ذبح الحیوان محرماً وأکللحه توحتنا ، لأن الابن قد يذبح أباء حين يذبح الحيوان .

# العلم والطب:

[۹۱] أقدم مدرسة طبية فى اليونان هى تلك الى نشأت فى كروتون مهد الفيثاغور يبن واشتهر بها ألقابون Alkmaion الذى ذاع اسمه فى الزمن القديم ، وكان يعد المنح مركز الإحساس ، وهى نظرية أخذها عنه أبقراط وأفلاطون ، على عكس أنبادقليس الذى جمل القلب هو المركز .. ولما كان ألقابون فيثاغوريا صبيا فقد انخذ من نظرية « التناسب » أساساً لصحة البدن ، وهى اعتدال الكيفيات الأربعة وهى الحار والبارد والرطب واليابس ، وتسمى هذه الحالة من التناسب أو الاعتدال فى اليونانية إيسونوميا Isonomia ، ويشبه سلطان الكيفيات فى الجسم بقوى أربع تتعاون على الحكم فى المدينة طبقا فقانون .

وتملم أنبادقليس الطب عن مدرسة كروتون ، ونقل نظرية تناسب الكيفيات إلى الاعتدال بين العناصر ، واشهر بها ، وكان له تلاميذ مهم أقرون Akron

ولما ظهر أبقراط [ 210 ـ 700 ] فى جزيرة قوس غرب آسيا الصغرى ، وهو الذى أصبح يسمى أب الطب فيا بعد ، اعترض على الفلاسفة وبخاصة أنبادقليس الذين يفسرون الطب بالم الطبيعى ، وأنه لا بد الطبيب من معرفة « طبيعة الإنسان » . قتال :

وتشير مباحثهم إلى الفلسفة ، مثل مباحث أنبادةليس وغيره من الذين ألموا
 كتبا ﴿ فى الطبيعة ﴾ ووصفوا نشأة الإنسان ، وكيف ظهر إلى الوجود ومن أى
 المناصر يتركب . والرأى عندى أن جبع ما كتبه هؤلاء الفلاسفة أو الطبيعون من

رسائل و فى الطبيعة » لاصلة له بالطب كما لاصلة له بالنقش والتصوير . أما أنا فأذهب إلى أن الطب هو الأصل الوحيد للمعرفة الواضعة عن الطبيعة ، ولن يستطيع أحد أن يصل إلى معرفة ما الإنسان ، وما أسباب ظهوره إلى الوجود، وسائر هذه المباحث، إلا بعد أن يعرف الطب حق المعرفة » . (١)

و يعارض أبقراط نظرية أبيادقليس في أن القلب مركز الإحساس ، أى نظرية الهم ، وتجمل المنح مركز الإحساس . وقد رأينا في نصوص أبيادقليس الصلة بين الدم والتنفس ، ذلك أن سطح الجسم كله ، يتنفس خلال المسام المنتشرة تحت سطح الجلد ، لأن الهواء يحل محل الدم ، ثم يحل الدم عمل الهواء كامي الحال في آلة والكليبسيدرا » . وقد زع بعض المؤرخين أن أبيادقليس كان من العلماء الذين يثبتون علمهم بالتجارب بسبب هذه الآلة . وليس هذا صحيحا ، لأن الآلة كانت معروفة متداولة ، يستعملها الناس في البيوت لإجتذاب الحر من الدنان ، وهذه الآلة عبارة عن إناء ضيق الرقبة ، به ثقوب كثيرة في أسفله ، فإذا غس في السائل لا ينقذ الماء أو الحر داخل الثقوب إذا وضع الإنسان إصبعه على فم الإناء . وعلة ذلك أن المواء الذي يملأ الإناء عنم السائل من النفاذ .

والذى استخلصه أنبادقليس من دلالة هذه الآلة أن الهواء جسم ، وأنه عنصر من المناصر ، كما أثبت كذلك انعدام الخلاء ، فأيد نظرية المدرسة الإبلية فى أن المالم ملاء . فالتجربة ، أو الأصح أن نقول الملاحظة ، هى أن الإناء حين يكون فارغاً ليس خلواً خلاء تاماً ، بل فيه شى، يملؤه ، وهذا الشيء هو الهواء .

ومن هذا كله يتضح أن أنبادقليس كان فيلسوفا طبيعيا .

<sup>(</sup>١) قلا عن كتاب كور نفورد مبادى، الحكة س ٣٩.

### أنكساجوراس Anaxagoras

حياته :

[٩٣] ولد أنكساجوراس في مدينة كلازوميناي من أعمال أيونية عام ٥٠٠ ق . م ، وذهب إلى أثنينا عام ٤٨٠ ، وازدهر سنة ٤٦٠ ، وتوفى فى السنة التي ولد فيها أفلاطون أي ٤٧٨ ق . م في لمباسكوس Lampascus حيث نني هناك (١) . وهو من أسرة عربقة ، ويقال إنه تنازل عن أمواله مُؤْثرا متابعة البحث . وأكبر الظن أنه هجر موطنه كلازوميناى حين وقمت نحت سيطرة الفرس الذين أخضعوا ثورة أيونية بقوة السلاح . ولما ذهب إلى أثينا أصبح مواطنا أجنبيا (٢) ، واصطفاه بركليس مملماً ، وهو الذي رعاه فها بعد وحال بينه و بين الحسكم بالإعدام . وبحدثنا سقراط في محاورة « فيدر » أن بركليس تلقى على يديه العلم الطبيعي وصناعة الخطابة . و بروى في سبب شهرته أنه تنبأ بسقوط نيزك من السهاء في أُنجُسْبُونَامَى عام ٤٦٨ ق . م ، وأثار سقوط ذلك الحجر الكبير دهشة الناس وغرابهم وأعجبوا بنزارة علم أنكساجورس ، فدعاه بركليس إلى حلقته ، وكان يوربيدس شاعر التراجيديا من جملة تلاميذه . ويمتاز عصر بركليس بالازدهار لأنه استقدم إلى أثينا كثيرا من الأجانب المشهورين في كل فن . وأ كبرالظن أن محاكمة أنكساجوراس ثم نعيه كان بسبب صلته ببركليس ، وذلك قبل الحرب

<sup>(</sup>١) هذه التواريخ تقريبية و يناقشها برنت وغيره مناقشة طويلة .

 <sup>(</sup>٢) لم يكن محق للأجنبي عن أثينا أن يصبح مواطنا أثينيا له حق المشاركة فى الحسكم والهالس المختلفة ، وليس له حق امتلاك الأرض ، ولذاك لم يستعلم أرسطو أن ينتح المدرسة باسمه .

البلو بونيزية ، نعنى أن خصوم بركليس السياسيين هاجموه فى شخص أستاذه . واختُلف فى أصحاب الاتهام ، فقيل كليون ، وقيل توكيديدس . أما النهمة فهى الزيدقة ، وعلى وجه التحديد القول بأن الشمس قطمة ملتهبة من الحجر ، وأن القسر أرض ، وليس كلاها آلمة . وقيل إن بركليس حال بينه و بين المحاكة ، ونصحه بالسفر من أثينا فذهب إلى لمباسكوس ؛ وزع آخرون أنه حوكم وصدر عليه الحكم بالنفى ؛ وفى رواية ثالثة أنه حكم عليه بالإعدام وطلب بركليس العفو عنه، وهيأ أه أن يهجر أثينا ، فذهب إلى لمباسكوس حيث توفى بعد سنوات . وجاء فى وصيته أن يمنح الأطفال إجازة سنوية فى ذكرى وفاته ، واحترم الحكام وصيته أعواماً كثيرة . وفقت كلازوميناى صورته على عملها عجيدا أله وحيث كانت نظرية العقل Nous أشهر ماجاء عنه ، فقد اشهر فى الزمن القديم بهذا الاسم أى العقل .

ودون أنكساجوراس كتابا فى العلم الطبيعى ، ولم تبق منه إلا شذرات ، ولكن أسلو به كان واضحاً أنيقا ، وكان يباع فى ملاعب أثينا بدراخة واحدة ، مما يدل على انتشاره وتداوله . ويروى سقراط فى محاورة « فيدون » أنه اطلع على ذلك الكتاب فى شبابه ، وأعجب به ، واشتغل بالعلم الطبيعى كا جاء فيه ، وأعجب بنظرية العقل ، ولكنه نقد مذهبه بعد ذلك ولم يرقه ، ثم عدل عن العلم الطبيعى جملة . ولما كان حديث سقراط يشغل عدة صفحات، فقد عد المؤرخون ذلك دليلا على شهرة الكتاب وصاحبه .

و يقال إنه أنشأ في لمباسكوس ، وكانت مستعمرة للطبة ، مدرسة ظل بعم فيها قبل وفاته . ثم أقام أهل مدينته ضر بحا لذكراه وهبوه المقل والحقيقة .

## [٩٣] النصوص:

- (١) كانت جميع الأشياء مما ، لا نهاية لها فى المعد والصغر ؟ لأن الصغير أيضا لا نهائى . ولماكانت جميع الأشياء مما ، فلم يكن يمكنا لصغرها تمييز أى شىء منها . ذلك أن الهواء والأثير، لأنهما لانهائيان ، كانا يحكان كل شىء ؛ هذا إلى أنها أكثر [العناصر] أهمية فى الامتزاج الأخير ، سواء فى العدد أو فى الحجم .
- (٢) الهواء والأثير منفصلان عن الكتلة التي تحيط بالعالم ، وهــذا المحيط لا نهائى
   في للقدار (١٠).
- (٣) لا يوجد أقل من السغير ، بل أصغر فقط، إذ من المستحيل ألا يكون الموجود موجوداً . وهناك أكبر من الكبير دائمًا ، والكبير مساو الصغير في القدار ؛ وكل شيء بالنسبة إلى نصه كبير وصغير مماً .
- (٤) ولما كانت هذه الأدور كذاك ، فيجب أن نفترض احتواء الأشياء للركبة على أشياء كثيرة من كل نوع ، وعلى بذور من جميع الأشياء تحتوى على أشبكال من كل ضرب ، وألوان من كل نوع ، وأذواق الدينة ؛ وأن الناس أيضا قد تألفت منها، وكذلك المكاثات الأخرى ذات الحياة ؛ وأن هؤلاء الناس سكنوا الدن وزرعوا الأرض كما هى حالنا ؛ وأن لهم كما لنا ثمساً وقمراً وسائر [ الأجرام ] (٢) الأخرى ؛ وأن أرضهم تنبت لمم الزرع من كل صنف فيصدون أنفع المحر ويأخذونه إلى مساكنهم يتنفعون به . ولقد تحدث عدنا فقط ، بل في أكذة أخرى كذلك .

وقبل أن تنصل هذه الأشياء كانت كلها مماً ، دون أن يتميز أى لون ، لأن امتزاجها كان يحول دون ذلك، [نمن] امتزاج الرطب واليابس ، والحار والبارد والنور والنظلة، وكان فى الامتزاج مقدار عظيم من الأرض ، وبذور لانهاية لمعدها ؛ ولايشبه أحدها الآخر ، لأن شيئا لا يشبه شيئا آخر ، ولما كان الأمركذلك ، فعلينا أن نستقد أن كل شىء موجود فى السكل .

<sup>(</sup>١) فرعان : العدد (٢) زيادة عند قرعان .

- (٥) وحيث انفسلت هذه الأشياء على هذا النحو ، فيجب أن نعرف أنها ليست جيما أكبر أو أصغر ،إذ ليس من المكن أن تكون أكثر من الكل ، بلجيم الأشياء متساوية دائما [ في القدار ] (١) .
- (٦) ولما كانت أجزاء الكبير والصغير متساوية في القدار ، فلهذا السبب أيضا كان شيء فيتوى كل شيء ويتون الله شيء عتوى كل شيء ويتون الأشياء أن توجد منفلة ، بل كل شيء مجتوى على جزء من كل شيء ولما كان من المستحل أن يكون الأقل موجوداً ، فلا يمكن أن يوجد منفسلا ، أو أن يوجد بذاتة . بل الأشياء موجوة الآن كما كانت منذ الأزل . وفي جميع الأشياء توجد عدد متساو من الكبير والسغير .
- (٧) .... لذلك لم يكن في الإمكان معرفة عدد الأشياء للنفصلة سواء في العقل (٢)
   أو في الواقع .
- (A) الأشياء الموجودة فى عالم Kosmos واحد لا ينفصل (<sup>C)</sup> بعضها عن بسف يَعْأَس ، فلا ينفصل الحار عن البارد ، ولا البارد عن الحار .
- (٩) وهـنه الأشياء تدور وتنفصل بالقوة والسرعة ؛ والسرعة توقد القوة .
   ولا تشبه سرعتها سرعة أى شىء من الأشياء الموجودة الآن بين الناس ، بل تفوقها مرات كثيرة .
  - (١٠)كيف ينشأ الشعر مما ليس شعرا ، أو اللح مما ليس لحا (١٠)
- (١١) فى كل شىء جزء من كل شىء ماعدا العقل Nous ، وهناك بعض الأشياء تحتوى على العقل أيضا .
- (۱۲) جميع الأشياء الأخرى فيها جزء من كل شيء ، أما النقل فهولا نهائى ، ويمكم خسه بنفسه ، ولا يمتزج جبىء ، ولسكنه يوجد وحده قائمًا بذاته . ذلك أنه لو لم يكن قائمًا بذاته ، وكان ممتزجا بأى شيء آخر ، لسكان فيه جزء من جميع الأشياء مادام ممتزجا جبىء آخر ، إذ – كما قلت من قبل – في كل شيء جزء من كل شيء . ولو أن الأشياء

 <sup>(</sup>١) زيادة عند فربان . (٢) برنت: في الفظ (٣) برنت: ينقس (٣) فرعان:
 كيف ينثأ النمر من اللاشعر، أو أللهم من اللالم ؟

كانت ممتزجة بالفل لحالت بينه و يين حم الأشياء، كما يحم ضمه ، وهو قام بذاته . فلك أن العقل ألطف الأشياء جيما وأتقاها ، عالم بكل شيء ، عظم القدرة . وعمم المقل جميع الكائنات الحية كبيرها وصغيرها والعقل هو الذي حرك الحركة الكيلة فتحركت الأشياء الحركة الأولى . وبدأت الأشياء تتحرك من نقطة صغيرة ، ولكن الحركة الآن متد إلى مساحة أكبر ، ولا ترال تنشر ، والعقل يدرك جميع الأشياء التي امترجت وانقصلت وانقسمت . والعقل هو الذي بث النظام في جميع الأشياء التي كانت ، والتي توجد الآن ، والتي سوف تكون . وكذلك هذه الحركة التي تدور عقتضاها الشمس والقمر والنجوم، والهواء والأثير النفسلين عنها هذه الحركة هي التي أحدثت الانقصال، والقمل الكثيف عن التخلف ، والحار عن البارد ، والنور عن الظلة ، واليابس عن الرطب . وكانت هناؤ أشياء كثيرة في أشياء كثيرة . ولا ينفسل أو يتميز (١) شيء عن المراب المقل المقل كله متشابه ، كبيره وصغيره . ولاشيء الخر يشبه شيئا آخر ، بل كل شيء من الأشياء يشبه وكان يشبه تلك الأشياء التي مخويها أكثر من غيرها .

(١٣) وحين بدأ المقل محرك الأشياء ، حدث الانفصال عن كل ما هو متحرك . وكل شيء حركه المقل فقد انفصل ، فلما أخذت الأشياء في الحركة والانفصال زادت الحركة في انفصال الأشياء .

(١٤) والعقل ، الموجود على الدوام ، لا يزال بلا ربب موجوداً ، حيث توجمه جميع الأشياء فى الكتلة المحيطمة ، وفى الأشياء التى امتزجت بها من قبل ، والتى الفصلت عنها .

(١٥) لقد اجتمع السكتيف والرطب والبارد والظلام حيث توجد الأرض الآن ، وذهب التخلخل والحار واليابس خارجا إلى أبعد جزء من الأثير .

(١٦) وصلبت الأرض عن هذه الأشياء عند انفصالها، إذ ينفصل الماء من السحب، والأرض من الله، وصلبت الحجارة عن الأرض بالبارد، وهذه تسرع إلى الآعجاه خارجاً أكثر من الماء .

(١٧) ويخطىء الهلينيون فى قولم: إن الأشياء تظهر إلى الوجود ثم تختنى ؛فلاشىء

<sup>(</sup>١) فرعان : ينقسم .

يظهر إلى الوجود أو يختنى عن الوجود ، بل هناك انفصال أو امتراج بما هو موجود . والسواب أن يقولوا عن ظهور الأشياء إلى الوجود إنها « امتراج » ، وعن التي تختفى عن الوجود إنها « انفصال » .

- (١٨) الشمس هي التي تفيء القمر .
- (١٩) نحن نسمى انسكاس الشمس على السحب إبريس Iris (قوس قزح) . وهدنه علامة على زوبعة ، لأن للاء الذي يفيض حول السحب مُحدث رباحا ، أو يُرَّز مطراً .
- (٣٠) عندما يشرق الدب الأكبر [ أى النجم] يشرع الناس فى الحصاد ، وعند ما يغرب يأخذون فى الحرث . إنه يختفى أربعين يوماً وليلة .
  - (٢١) لا نستطيع الحكم على الحقيقة بسبب ضعف الحواس.
    - (٢١) الظاهر سبيل إلى رؤية الجهول .
- (٣١ ب) [تحن أضعف من الحيوان قوة وسرعة] ولكننا نمتاز بالتجربةوالناكرة والحكة والفن .
  - (٢٢) ما يسمى ﴿ لَبِنَ الطَّيرِ ﴾ هو البيض الأبيض .

#### الفلسفة الطبيعية:

[96] كان أنكاجوراس مشهوراً فى الزمن القديم بأنه فيلسوف طبيعى ، وآية ذلك أن سقراط \_ كا قلنا من قبل \_ اطلع فى شبابه على كتابه ، وكان زهيد الشمن ، وأخذ عنه مذهبه الطبيعى . وقد نشأت الفلسفة الطبيعية فى أبونية ، فلا غرابة أن يمج أنكساجوراس الكلازومينى على مهجهم ، ولكنه خطا بتلك الفلسفة خطوة إلى الأمام نتيجة تقدم العلم سواء علم الفلك أو علم الطب . ولانزاع فى أن قوله بأن الشمس حجر ملتهب يعد القلابا بل ثورة فى الفكر ، بالإضافة إلى ذلك الزمان الذى كانوا يؤلمون فيه الأجرام السهاوية . الحق يمتاز القرن الخامس بنزعة واقعية

تجريبية امتد أثرها إلى جميع فروع العلم . فهذا هيرودوت يطوف فى البلاد ويصف تاريخها وصفاً بعيدا عن الهوى إلى حد كبير، فدون تاريخ مصر وقارس ومعظم الدول للمروفة فى عصره . وظهر كثيرون من الجغرافيين الذين رسموا خرائط لحوض البحر الأبيض والدول الواقعة عليه . واشهرت مدرسة أجراط بالطب ، تلك المدرسة التى عارضت فلسفة الطبيميين فى تفسير أسباب الصحة والمرض ، وحاولت أن تلتسس الملة من المشاهدات الواقعة ، كما ذكرنا عند الكلام على أنبادقايس .

ولم يكن أنكاجوراس غريبا عن هذا التيار الفلسني الذي يقيم مذهبه على الطم التجريبي ، ولم يكن غريبا عن ميدان الطب بوجه خاص ، ولو أن النصوص الباقية لدينا لا تكنى في تبين مدى نظريته . ولكن قوله إن الشعر لا يخرج من اللاشعر وكذلك اللحم أوالسظم ، يفيد أن « البذرة » تحتوى على جميع الصفات المضوية التي تظهر فيا بعد . وبحدثنا سمبلقيوس أنه عول في فلسفته على النظر إلى مشكلة الفذاء والنعو في الكائنات الحية . وهذا الاتجاء عكس اتجاه أنبادقليس الذى ابتدأ من فلسفة الطبيعة وطبقها على الطب . وقد نسب القدماء إلى أنكسا جوراس تجربة يثبت بها عنصرية الهواء ، وهي أن جلد الحيوان إذا نفخ وربط فه قاوم الضفط الخارجي ، وهي تجربة شبه « البالون » الذى يلمب به الأطفال في الوقت الحاضر . وقد بينا عند الكلام على أنبادقليس وتجربته على « الكلبسيدرا » ، أن هذه الآلة أدخل في باب اللاحظة مها في باب النجربة ، فلم يكن لمؤلاء الفلاسفة معامل أدخل في باب الملاحظة مها في باب النجربة ، فلم يكن لمؤلاء الفلاسفة معامل أدخل في باب الملاحظة مها في باب النجربة ، فلم يكن لمؤلاء الفلاسفة معامل أدخل في باب الملاحظة مها في باب النجربة ، فلم يكن لمؤلاء الفلاسفة معامل أدخل في باب المعارب الفرات الفلاسة الفروض .

و يروى فلوطرخس قصـة تثبت اشتغال أنـكساجوراس بالطب والتشريح ، ويستخلص منها اعباده في التعليل على للشاهدة لا على الخرافة ، قال : « يروى أنهم أحضروا إلى بركليس من إحدى مزارعه رأس كبش فها قرن وحد. فلما رأى السراف « لامبو » Lampo أن القرن يبرز فى وسط الجبة قويا ثابتا ، تنبأ بأن هسنم علامة على اتحاد الحزيين السياسيين ، حزب ثوكيديدس وحزب بركليس ، عمت رئاسة ذلك الذى وجدت الآية عنده . ولكن أنكساجوراس شرح الرأس فوجد أن للنع لا علا سأر الججمة ، بل اقتصر على شكل يضاوى فى أحد الجانبين وهو الدى برز القرن منه . فخلع للتفرجون على أنكساجوراس قلائد الشرف والمجد من أجل ذلك . ولئ لامبو عجيدا لا يقل عنه من أجل تنبؤه ، إذ لم عض إلا زمن قليل حنى سقط ثوكيديدس ، واجتمت السلطة كلها فى يد بركليس .

وفى رأىي أنه بمسكن التوفيق بين الفيلسوف والعراف ، وأن يكون كلاسهما على حق؛ فأحدهما يكشف العلة والآخر الفاية . ومهمة الأول الاعباد طىالظاهر ، والنظر كف حدث ، ومهمة الثانى بيان لم نشأ وماذا يرى إليه . . » (() .

كان أنكساجوراس إذن مشتغلا بالطب، ويسرف التشريح ووظائف الأعضاء، ويؤيد ذلك ما جاء على لسان ستراط في محاورة « فيدون » من أن فلسفة أسكساجوراس تستطيع تعليل السبب في جلوسه تلك الجلسة في السجن لأن جسمه مصنوع من عظام وعضلات، وأن العظام صلبة تفصل بينها أربطة، والعضلات مرنة تفعل العظام، إلى آخر كلام سقراط الذي يومى، إلى معرفة فيلسوف العقل بالطب. والواقع كان اشتغال فلاسفة إيطاليا بالطب، وتفسير « ألقمابون » الصحة والمرض بالامتزاج بين الكيفيات، واعباد الأطباء على النظر إلى العالم العضوى ، كل ذلك جل التفكير العلى ينمكس على التفكير الفلسنى ، فاصطنع الفلاسفة وبوجه خاص أنبادقليس وأنكساجوراس نظرية « الامتزاج » لتفسير كون الموجودات وفسادها، ووجدا في هسنه النظرية حلا المشكلة البارمنيدية . ولكن أنبادقليس يذهب إلى الول بالمناصر الأربعة التي تمزج بالحبة وتتباعد بالغلبة ، على حسين يذهب التول بالهناصر الأربعة التي تمزج بالحبة وتتباعد بالغلبة ، على حسين يذهب التول بالهناصر الأربعة التي تمزج بالحبة وتتباعد بالغلبة ، على حسين يذهب

<sup>(</sup>١) قلا عن كور تفود في كتاب مبادىء الحسكمة م ١٣٧ .

أنكساجوراس إلى أن أصل الأشياء « البذور » التي عنها نظهر الموجودات أو تختنى بالامتزاج والانفصال .

البذور:

[٩٥] فما هذه البذور ؟ وكيف عُمْزح ؟ وكيف يفسر ظهور الموجودات ؟

البذوركا نجدها فى الاصطلاح اليونانى عند أنكساجوراس هى Spermata (1) كعبة القمح أو بذرة البرتقالة التى تصبح فيا بعد شجرة حين تنمو. فأصول الأشياء عنده مستمدة من النظر إلى الكائنات الحية التى تختص بالنمو والتغذى ، و توجد جميع خصائص الموجود فى البذرة ثم يضاف إليها ما يستمده من الخارج من غذاه . وهذا هو التفسير الذى ذهب إليه أيتيوس مثلا ، لأن النصوص الباقية له ينا لاتكنى فى يان حقيقة مذهبه . قال أيتيوس :

و أ نكساجوراس بن هيجسيبول Hégésiboule من كلازوميناى قال إن التشابه الأجزاء [للتشابهات] Homeomerê مبادىء الموجودات ، ورأى أن التى. لا يمكن أن يكون عن لاموجود ، أو أن يفسد إلى لاموجود . فنحن تتناول غذاء بسيطا ومتجانسا في مظهره كالحيز أو للاء ، فيتغذى عن هذا الغذاء الشعر والشرايين والأوردة واللحم والأعصاب والعظام وسائر الأجزاء الأخرى . فلا بد لنا من التسليم بأن في الغذاء الذى متناوله جميع الأهياء التي يمكن بناء طي ذلك أن تزيد . فهذا الغذاء يحوى أجزاء مولدة من الدم والأعصاب والعظام وغير ذلك ، وهي أجزاء لا يمكن إدراكها إلا بالعقل ؛ إذ لا ينبغي رد كل شيء إلى الحواس التي تبين لنا أن الحبز وللاء هي هسنه العناص ، أما بالمقل فنحن شعرف أنها غوى أجزاء . وحيث كانت هذه الأجزاء التي يشتمل الغذاء عليا شهية بالعناص الق تتكون منها ، فقد صاها للتشابهات ، وهي مبادىء الأشياء ، فالمتشابهات الأجزاء التي و (٢)

<sup>(</sup>١) فالنرجة الإنجليزية seeds ، وفي الترنسية semences

<sup>(</sup>٢) عن كتاب نضوج التفكير العلمي في اليونان للأستاذ ري ، س٧٤ .

ولكن أينيوس وسائر المؤرخين المتأخرين قالوا إن البادى و الأولى الموجودات هي « المتشابه الأجزاء » أو « المتشابهات » لا « البذور » . وهذا الاصطلاح الجديد Homeomerè من وهم أرسطو حين عرض مذهب أنكساجوراس ، كا رأينا عند الكلام عن أنبادقليس وأنه قال بالجذور ثم سمى مذهبه فيا بعد بالأسطقسات . غير أن هناك فرقاً دقيقا بين البذور والأجزاء التشابهة ، لأن البذرة \_ في البات أو الحيوان \_ لو قسمت ما وجدت فيها لحاً وعظا ودماً ، ولا تنشأ هذه « الأعضاء » إلا بقد النعو . فالنظرية ديناميكية تحمل معنى التطور ، أو على حسب فلسفة أرسطو، في البذرة جميع أجزاء الشجرة « بالقوة » . أمّا وصف المناصر الأولى الأنكساجورية بأنها متشابهة الأجزاء فيختلف بعض الشيء عما ذهب إليه ، لأن البذور ليست متشابهة الأجزاء ، ولاأجزاء البذرة الواحدة متشابهة تماما ، وبخاصة إذا أخذنا النشابه من جمة الكم . والذى قاله ولا يزال ثابتا في النصوص الباقية هو أنَّ هكل شيء يحتوى من حل شيء » .

فالصغير محتوى على جزء من كل شيء ، وأن « الأشياء المركبة تحتوى على أشياء من كل نوع » أى على الكيفيات المختلفة ، أو على الأصداد ، و بذلك يكون الجزء مساويا المكل ، لاحتوائه على جميع المناصر .

وهكذا ترجع إلى مشكلة الأضدادوهل يمكن ردهاإلى مادة أولى واحدة أو لا يمكن. وقد رأينا أن أنبادقليس يفترض وجود عناصر أربعة متضادة تجتمع بالحجة وتفترق بالقلبة . وهرب بعض الفلاسفة من المشكلة ، مثل بارميندس ومدرسته قائلين بالواحد واستحالة الكثرة والتغير . ومن الفلاسفة مَنْ راح يلتمس أصغر أجزاء المادة ، فتكون إما متشابهة مثل ذرات ديمقريطس ، وإما أنها تحوى الأضداد ، وهذا هو رأى أنكساجوراس كما صوره فرفريوس وتبعه في ذلك سمبلقيوس ، فقوله إنَّ كل

شىء محتوى على جزء من كل شىء ، يريد بذلك الأضداد المختلفة أى الكيفيات المتصادة ، فالحار من البارد ، بل الناج أسود (١٠)

و يبدو أنَّ العرب نقاوا عن كتاب فرفر يوس ، فنعن نرى عند الشهرستاني إشارة إليه في آخر الفصل الخاص بأنكساجوراس ، والذي يقول في أوله :

إن مبدأ الموجودات هو متشابه الأجزاء ، وهى أجزاء لطيفةلا يدركها الحس ، ولحكن (٢) ينالها العقل ، منها كون السكون كله العلوى منه والسفل . لأن المركبات مسبوقة بالبسائط ، والمختلفات مسبوقة أيضا بالمتشابهات . أليست الركبات كلها إنما المتزجت وتركبت من العناصر ، وهى بسائط متشابهة الأجزاء . . . . . . . . .

فالمناصر الأولى عند أنكساجوراس هي هذه البذور التي تحوى جزءاً من كل شيء حتى الأضداد . وكانت كا يقول في ابتداء كتابه جعيم الأشياء مماً لأبهاية لها في المدد والصغر . ولما كانت جميع الأشياء مماً فلم يكن ممكن عمر أي شيء فيها لصغرها . وهذا يذكرنا عادة أنكسمندريس اللابهائية ، ولكن أنكساجوراس يصفها بأنها لابهائية في الصغر . ، أو على حد قوله: «كل شيء بالنسبة إلى نفسه كبير وصفير مماً » ( ٢ )

فكيف يفسر الانفصال؟ ذلك الانفصال الذي قال به أنكسمندريس ولم يوضحه؟ ذلك الانفصال الذي فسره أنبادقليس بالغلبة؟.

المقل:

[٩٦] يقول أنكساجوراس بمبدإ جديدكل الجدة في تاريخ الفلسفة اليونانية ،

 <sup>(</sup>١) انظر برنت: فجر الفلسفة اليوفانية س ٣٦٣ ـ ٢٦٤ ( ٧ ) فى الأسل « ولا » وهو خطأ إذ لو أن المقل لاينالها ، فكيف توصل أنكساجوراس إلى الفول بها الشهر ستانى ، لللل والنجل ، ح٧ س ٣٤٨ \_ ٣٤٩ ـ

وهو النقل Nous تما جمل سقراط يسجب به أشد الإعجاب ، فيقول في محاورة « فيدون » :

وثم استمت ذات يوم إلى رجل قال إن عند كتاب أنكساجوراس ، وطالع فيه أن العقل هو النظم والعلة لكل شيء ففرحت بهذه النظرية ، وبدا لى من الصواب أن يكن العقل علة جميع الأشياء ، وقلت لنفسي إذا كان الأمر كذلك فلا بد أن ينظم العقل الأشياء على أفضل صورة . . . . . . ولكن جميع آمالي تبددت ، لأنني لم أكد أمضى في قراءة الكتاب حق رأيت أن للؤلف لم يستفد من العقل أية فائدة ، ولم يضع لنظام الأشياء أية علة . أما العلل التي ذكرها فهي الهواء والأثير والماء وأشياء أخرى غرسة . . . . . و (1)

وينتقده أرسطو على الأساس نفسه ، أى أن العقل لاوظيفة له ، أو على حد قوله : « إله خارج الآلة deus ex machina وهذه هي جمسلة أقاويل أرسطو نقلناها عن كتاب مابعد الطبيعة :

و أنكسا جوراس من كلازوميناى كان أكر سنا من أبادقليس \_ ولكن يدو أن فلسفته لم تظهر إلا فيا بعد \_ يسلم بوجود مبادى، لا نهائية ، فيقول إن جميع الأغياء ، التى تتكون من أجزاء متشابهة كالماء أو النار ، لا تخشع المكون والفساد إلا بطريقة واحدة هى أتحاد الأجزاء أو انفسالها ، فهى لا تتولد ولا تفسد بأى حال ، بل توجد على الدوام ، ١٤ م ١٩ م ١٠ - ١٧

[ وبعد أن استعرض أرسطو بعض مفاهب الطبيعين عاد إلى أنك جوراس فغال : ]

و فليس من السواب إرجاع مثل هذه الآثار العظيمة للانفاق والحيظ ، حق إذا باء رجل [ يريد أنكسا جوراس ] فقال بأن في الطبيعة كافي الحيوانات عقلا Nous هو علة النظام والترتيب الشامل ، فقد بدا الوحيد الذي فكر نفكيرا معقولا بالنسبة لأقاويل السابقين الجزافية . ولا رب في أن أنكساجوراس \_ كا نعرف \_ قد

<sup>(</sup>١) أفلاطون \_ ٩٧ ب.

ويستخدم أنكسًا جوراس العقل كأنه إله خارج الآلة لتفسير علة الكون في العالم . وحين يسجز عن بيان علة أية ظاهرة تقع بالضرورة ، يبرز ( العقل » طي المسرح ، ولكنه يلجأ في الأحوال الأخرى إلى مبادى ، غير العقل بفسر جاعلة الصيرورة » الامرام ١٧٠ - ٢٧

ولكن أرسطو الذى انتقد أنكاجوراس هذا الانتقاد جسل ألله خارج العالم ، فكأنه تأثر بمذهبه دون أن يشمر . هذا إلى أن أرسطو فى مقاة المقل من كتاب النفس يستمير معظم الصفات التى ذكرها أنكساجوراس عن المقل ، من أنه خاله أزلى، نتى غير بمنزج ، قائم بذاته ، من جوهر مختلف عن جوهر الأشياء المادية ، وهو الذى حرك الحركة الأولى » (١٢) وعن نعلم أن الله عند أرسطو ، هو الحرك الأول ، حركه الحركة الأولى كملة غائية ، ولكنه لا يعنى بالعالم ، ولا يتصل به . فالفرق بين المقل عند أنكساجوراس و بين المقل عند أرسطو ، أن الأول بحمله علة فاعلة ، والنانى علة غائية .

وأنكساجوراس ، مثل أرسطو ، ثنائى ، يقول عبدأين متميز بن ما المادة والمقل . أما المادة فهى البذور الأولى التي كانت مما لانهاية لها فى السدد أو الصغر ، وأم صفاتها أنها تمتزج وتنفصل حتى تشكون الأشياء الظاهرة لنا . أما العقل فليس ممتزجا بأى شى ، و إلا كان فيه جزء من كل شى ، كنيره من الأشياء المادية . ولما كان العقل غير ممتزج فهو نتى ، أى خالص عن المادة .

والمقل هو الذى حرّاك العالم ، وأدت سرعة حركتها إلى الانفصال ، فنشأ أولا المتخلخل والحار واليابس فى كتلة الأثير أى النار ، ثم بقيت الكيفيات المتضادة وهى الكثيف والرطب والبارد والغللام فى المركز حيث توجد الارض الآن . (٩) والمرحلة الثانية فى خلق العالم هى الانفصال عن الهواء فحدث السحب والماء والأرض والحجارة . وقد كانت له تفسيرات شديدة الاقتراب من النزعة العلمية ، فهو يفسر وجود الأنهار باجباع ماء المطر ، ويسلل فيضان النيل صيفا بذو بان ماء الناوج فى إثيو بيا . وقد ذكرنا من قبل رأيه فى الشمس والقمر حجارة . ويذهب إلى أن خسوف القمر راجع إلى توسطه بين الأرض والشمس ، وفى القمر جبال وسهول وأنهار وأنه مسكون بالحياة .

ونشأت الحياة من سقوط ( البذور ) من السياء إلى الأرض ، ثم توالدت البذور بعد ذلك ، فظهرت الكائنات الحية المروفة. وفى النبات إحساس ويشعر باللذة والألم ، وفيه عقل هو سر حركته ونموه . وجميع الكائنات الحية تتنفس حتى الحيوانات المائية . واكتسب الإنسان الذكاء لأن له يدين ، ولكن أرسطو يعترض على هذه النظرية قائلا: إن الأمر على العكس ، فاليد فى الإنسان آلة يستعملها .

ونظرية أنكساجوراس فى الإدراك الحسى عكس نظرية أنباد قليس ، فالإحساس نتيجة تقابل الأضداد، وهو يفسر البصر بأنه انمكاس صورة الشيء المحسوس فى المين بشرط أن يكون لون المحسوس محالفًا اللون المين . وكذلك الأمر فى الذوق واقدس ، فنحن نعرف الحار والبارد والحلو والمر لا بما يشبهها بل بأضدادها .

ويبدو أنه وحَد بين النفى والحياة ، وجعل النفى علة الحركة فى السكائن الحى ، كما أنَّ المقل علة الحركة فى «السكل» . وتنتهى النفى عند انتهاء الحياة . ولسكن النفى والمقل من الاصطلاحات النامضة التى لا يسهل التمييز بينهما . ذلك أنه في عبارات أخرى يقول إن في جميع السكائنات الحية ، حتى النباتات ، نصيبا عن

العقل. والفرق بين الإنسان والحيوان ؛ أنَّ الحيوانات تمتاز بالقوة والسرعة ، أما الإنسان فيمتاز بالتجر به والذاكرة والحكمة والمهارة .

#### أهميته :

إ ويمزو الأستاذ رئ لأنكساجوراس أموراً ثلاثة تبرز أهميته في تاريخ
 العلم، وهي: تقارب الشبيه من الشبيه، وفكرة اللانهائي، وبقاء المادة .

أماً تقارب الشبيه من الشبيه فهو مبدأ يقع في صبيم مذهبه ، و يرجيع إلى المدارس الطبية التي أخذ مها . فالمقل وهو علة الحركة الأولى ، وعلة الانفصال كا تبين من قبل ، يضاف إليه مبدأ آخر ، هو تقارب الشبيه من الشبيه ، مما يسمح للبذرة أن تجتذب المناصر الملائمة لها ، وهل يتكون الشعر من اللاشعر أو اللحم من اللالحم ؟

وقد وضح أنكسا جوراس فكرة اللامتناهى تلك الفكرة التي بدأت غامضة عند أنكسمندريس، ونقضها الفيثاغوريون وقالوا بالمحدود، وعارضها الإيليون وبخاصة زينون ومليسوس وبينوا أن الموجود لا متناه من جهة الكم والكيف، مما جمل أرسطو يوجه نقده لمليسوس بوجه خاص على أساس أن اللاوجود اللامتناهى ناقص وقوة فقط.

أما أنكسا جوراس فينظر إلى اللامتناهى نظرة علمية واقعية ، لا من جهة عدم التناهى في العظم أو العدد فقط ، بل من جهة الشيء الذي لا ينقسم ، أي المتناهى في الصغر ، « والمتصل » اللامتناهى ، المتصل الواقعى كما يدرك بالمقل .

ونظرية بقاء المادة ، أو المادة لا نفنى كما نقول فى العلم الحديث، هى التى صاغها أنكسا جوراس بقوله : إن شبئا لا يتبدد أو يخلق ، وهى أيضا نظرية الإيليين فى ثبات الموجود . ولكنه لا يقف عنــد الموجود الثابت ، بل يحل المشكلة بالامتزاج والانفصال ، وفى ذلك يقول فى الفقرة (١٧) « يخطىء الملينيون فى قولهم: إن الأشياء نظهر إلى الوجود ثم تختفى . فلا شىء يظهر إلى الوجود أو يختنى عن الوجود ، بل هناك انفصال أو امتزاج لما هو موجود . . . . . . .

ولكن ضعف الحواس ، وهي آلات المعرفة عندنا ، بجعلنا في عجز عن معرفة الحقيقة . (٢١) . والمظاهر سبيل إلى معرفة الباطن ورؤية الحجهول ( ٢٦١) ؛ و بذلك كان أنكسا جوراس أمينا على الروح العلمية التي تبدأ من النظر إلى المحسوسات

#### المدرسة النرية

#### ۱ ـ لوقيبوس Leukippos

النظرية الدرية قديما وحديثا :

[٩٨] كان لهذه المدرسة شأن في القديم ، ولكن مذهب أنبادقليس في المناصر الأربعة هو الذي سادحتي القرن التاسع عشر ، فانزوى مذهب الذرة ولم يحظ بماكان يُركى له من انتشار . حمّا اصطنم أبيقور المذهب الذرى ، وسرى في العصر الوسيط إلى الفلسفة الإسلامية ، وأخذ به بعض المتكلمين وسموا الفرة الجزء الذي لا يتجزأ ، واشتهرت عندهم بنظرية «الجزء» وهم بريدون الذي لا يتجزأ ، وقالوا أيضا: « الجوهر الفرد» . ولكن نظرية السناصر الأربعة كانت على الرغم من ذلك هي النظرية السائدة ، حتى تجددت النظرية النرية في القرن الناسع عشر (١) ، وذهب العلماء والغلاسفة إلى أن المادة لا تتركب من عناصر \_ وقد أصبح عددها بضعة وتسمين \_ بل إن كل عنصر من هذه المناصر ليس بسيطا لا ينحل إلى أبسط منه ، وإنما يمكن أن يتحزأ إلى جزئيات صغيرة مركبة ، وتصوروا أن ذرة كل عنصر تتركب من نواة سموها يروتون ، ومن كيارب تدور حولها سموها إلكترون . وفي السنوات الأخيرة أثبتت التجارب محة هذه النظرية فانفلقت الدرة، ولم تصبح كاكان القدماء يتصورون الجزء الذي لا يتجزأ ، إذ انطلقت من عقالها ، بل إن منها ما ينطلق من تلقاء نفسه

<sup>(</sup>١) صاحب النظرية الدرية الحديثة هو دالنون ، ونظريته تختلف بطبيعة الحال كل الاختلاب عن نظرية ويمقرطس نتيجة تقدم الطم ، ولا ينبغى الحلط بينهما ، أو تصور أن ذرة القرن المشرين تشبه ذرة القدماء .

مثل الراديوم واليورانيوم ، حيث تنبعث منها ثلاثة أنواع من الأشمة ، هي ألفا و بيتا وجما ، على حسب تسبية العلماء لها (١٠ . و بذلك تغيرت بل تطورت فكرة العلماء والفلاسفة عن المادة .

وهكذا أصبحت أحلام الفلاسفة التي تصوروها فى القرن الخامس قبل الميلاد حقيقة واقمة فى القرن المشرين ، وأثبتت الفلسفة أنها هي التي نشق الطريق أمام الطر وتقوده فى مباحثه .

ويَقترن اسم الذرة بشخصين ، هما لوقيبوس وديمقريطس ، نبدأ بالحــديث عن أولها .

### حياة لوقيبوس:

[ ٩٩ ] والأقوال متضاربة فى حياة لوقيبوس وموطنه . فبعض المؤرخين القدماء يزعم أنه من أبديرا ، والبعض الآخر من إيليا ، والبعض الثالث من ميلوس أو من ملطية . وقيل إنه أخذ العلم عن زينون الإبلى ، أو عن مليسوس . ويذكره أرسطو مع ديمقر يطس تارة ، أو وحده تارة أخرى .

ولما كان أرسطو أقدم مؤرخ يوثق فى روايته ، فلنا أن نقبل رأيه فى أن لوقيبوس هو مؤسس الذهب الذى أخذ عنه هذا هو مؤسس الذهب وأذاعه ،على الرغم من أن أبيقور فيا يقال أنكر وجود لوقيبوس .هذا إلى أن أرسطو من مدينة استاجيرا التى لاتبعد كثيرا عن أبديرا ، فهو أكثر الناس علماً وطنه .

 <sup>(</sup>١) يحسن بالفارىء الاطلاع على كتاب علمى حديث يبعث فى النرة لأنها أصبعت جزءاً من حياتنا ، ومن أحسن الكتبالمبطة فى الله العربية هوكتاب النيرة والتنابل الدرية الدكتور على مصطنى مصرفة الذى كان مشتلا بالفعل بأنجائها .

ولسنا فعرف مولده ، ولعله زها عام ٤٣٠ ق . م . ونحن نعلم من تمثيلية السحب لأرستوفان أنه صور مقراط جالسا فى سلة معلقا فى الهواء حتى يمنزج عقله بذلك العنصر . وهذا اللذهب الطبيعى سخرية من ديوجينس الأبولونى ، الذى أخذ فلسفته عن أنكساجوراس وعن لوقيبوس . ولما كانت تمثيلية السحب قد لُيبت عام ٤٣٠ ق . م ، فلا بد أنَّ لوقيبوس كان معروفاً قبل ذلك ، وأن كتابه نظام العالم الحبير ق . م ، فلا بد أنَّ لوقيبوس كان معروفاً أيضا ، ولو أن ذلك الكتاب 'يعرى إلى ديمتر يطس ، أو إلى مدرسة أبد براكلها . وهو أ كبرسنامن ديمقر يطس بما يقرب من ديمتر يطس بما يقرب من شهرين عاماً ، ومحدون مولده بعام ٥٠٠ ق . م ، و بحملونه معاصراً لأنكساجوراس.

### أقوال القدماء عنه:

## [١٠٠] وهذا نص كلام ثاوفراسطس عنه :

« لوقيوس من إبليا أو ملطبة كان قد اتصل بفلسفة بارمنيدس . ومع ذلك فإنه لم يتبع في تفسيره للا شياء الطريق عينه الذي اتبعه بارمنيدس وزينوفان ، بل فيا يدو ذهب إلى العكس . ذلك أن بارمنيدس وزينوفان قالا بأن السكل واحد لا متحرك غير علوق ومتناه ، ولم يسمحا لأي واحد بالبحث فيا ليس بموجود . أما هو فقد قال بعناصر لاعدد لها دائمة الحركة سماها الدرات . وزعم أن عدد أشكالها لا نهائية إذ لا يوجد سبب بحسلهامن هذا الشكل أو من ذلك ، وأيضا لأنهرأى الأشياء في صيورة وتغير دائمين . وقال كذلك إن الوجود لا يقل في حقيقته عن اللاموجود ، وأن الوجود واللا موجود علتان متكافئتان لتولد الأشياء ، ذلك أنه زعم أن جوهر الدرات ملاء وسماها الموجود ، ولمكنه ذهب إلى الحلاء اللاموجود ، ولمكنه ذهب إلى

# الجمع بين الإيلية والفيثاغورية :

[101] ونمن ترى لأول مرة في تاريخ الفلسفة اليونانية فكرة ( الخلاه ) وأنه موجود ، إذ أن الفلسفة الإبلية بوجه خاص لم تكن تفصور إلا الوجود ، وأنكرت بشدة أن يكون اللاموجود موجوداً ، أو حتى أن يلفظ به . والواحد البارمنيدي لم يكن إلا كرة ، والوجود عندهم في رأى كثير من المفسرين مادى . ولم تكن فكرة (اللاموجود» أو (المدم ، مجرد لفظة لا مسى لها ، بل هي محاولة الفهم هذه الموجودات التي تظهر ثم تحتنى . وقد حل أرسطو هذه المشكلة فيا بعد بقوله : إن مبادى والوجود ثلاثة : الهيولى ، والصورة ، والسدم . يريد بذلك أن الهيولى حامل الصورة ، التي تتقلّب عليها ، وكما كانت الصورة متلبة بالهيولى كان الموجود موجودا في الواقع ، فإذا انتقلت الصورة كان ما سبقها عدم ، وما سوف تتلبسه إمكان .

أما لوقيبوس فإنه يحل المشكلة حلا ماديا لاميتافيزيقيا ، فيذهب إلى أن الدرات هي الملاه ، وهي الوجود ، وأن الخلاء هو اللاوجود. والدرات مادية بكل ما في المادة المحسوسة من معنى مجسم رياضي له طول وحرض . ومن أجل ذلك كانت لنظرية لوقيبوس صلة بالمذهب الفيثاغوري الرياضي ، ولا غرابة أن يجمع أرسطو بين للذهبين فيقول في كتاب السياء [ ٣ ، ٤ ، ٣٠٣ ] « جمل لوقيبوس وديمقر يطس وكذلك الفيثاغوريون من جميع الأشياء أعدادًا ، وأن الأشياء نشأ من الأعداد » .

قالقول بالذرة جاء نتيجة التأثر بالنلسفة الإيلية من جهة ، وبالفلسفة النيثاغورية من جهة أخرى . وقد خيل إلى ثاوفراسطس أن لوقيبوس قد ابتعد عن بارمنيدس كل البعد ، وتبعه في هذا التفسير جومبرز أيضا ، ولكن قليلا من النظر إلى فلسفته بين وجود هذه الصلة التي أحسن أرسطو بيامها في كنامه الكون والفساد ، حيث يقول ؛ (١ . ٨ . ٢ . ٢ . وما بعدها ) :

﴿ سَلُّكُ لُوقِينِوسَ وَدِيمَرِيطُسَ فِي البَّحْثُ عَنْ جَمِيعُ الْأَشْيَاءُ نَفَسَ الطريَّةَ [ طريقة أنبادقليس [(١) واصطنعا نفس النظرية ، مبتدأين عا يأني أولا بالطبع . وقد ذهب بعض القدماء [الإيليون] إلى أن الوجود الحقيقي The real يجب بالضرورة أن يكون واحداً ولا متحركا ، إذ قالوا إن الحلاء غر موجود ، ولا عكن أن توجد حركة إذا لم يكن الخلاء منفصلا عن المادة . وكذلك لا عكن أن يكون الوجود كثيرا ، إذ ليس هناك ما يفسل بين الأشباء . ولا فرق بين قول من قول إن الكل ليس متصلا ، بل منفصلا وأجزاؤهم اسة [الفيثاغوريون] بدلا من القول بأن للوجودكثير وليس واحدا، وأن الخلاء موجود. إذ لو كان منقسما عند كل نقطة فلا يوجد واحد ، ومن ثم لا يوجد كثير ، وكان الكل خلاء [زينون]. وإذا سلمنا بانفسامه عند نقطة دون الأخرى فهذا تعسف ومجازفة ؟ إذ لم كان هذا الجزء من الكل متصلا إلى هذه النقطة فقط وكان ملاء ، ولأى سبب ، طي حين يكون الباقى منفصلا ؟ وهم يستندون إلى هــذه الحجيج نفسها في نني الحركة . ويقولون نتيجة هذه الأدلة ، مغفلين أمر الحواس بحجة وجوب اتباع دليل العقل ، إن الكل واحد وغير متحرك [بارمنيدس] . ويقول بعضهم إن الكل لامتناه [مليسوس] لأن أي حد فهو محدود بالخلاء . فهذا هو رأيهم الذي عبروا به عن الحق ، وتلك هي الأسباب الى دفتهم إلى ذاك . ويشبه أن يكون الأمر كفلك إذا كانت هذه الأدلة العقلية صحيحة ، أما إذا رجمنا إلى الواقع فالاستمساك بمثل هذا الرأى يبدو ضرباً من الحاقة . ولا يوجد عِنون قد فقد حواسه إلى الحد الذي عِسل نزع، أن النار والتليج يظهران 4 شيئاً واحداً . الجنون هو الذي يجل بسن الناس لا يرون فرقاً بين الأشياء الحقيقية وبين الأشياء التي تبدو حقيقية نتيجة العادة .

<sup>(</sup>۱) مایین أقواس إخافة من ری لخشیر النص. والترجة عن برنت ومن ری ــ وانظر ترجة أحد لطنی السید فی کتاب السکرن والمنساد ص ۱۷۸٬۱۷۲ .

أما لوقيوس فقد ظن أن نظريته موافقة للحواس دون أن يبطل كون الأشياء أو فسادها ، أو حركتها ، أو كثرتها . وبذلك سلم بالتجربة [للدرسة الأيونية] كاسلم من جهة أخرى لأولئك الذين قالوا بالواحد أن الحركة مستحيلة بغير الحلاء ؛ وأن ليس للخلاء وجود مادى ، وأنه لاشيء بما هو موجود ليس موجودا . ذلك أنه كان يقول: « إن الموجود بمنى الكلمة [للوجود المادى] ملاء (١١) Plenum مطلق ؛ ولكن الملاء ليس واحدا ، على المكس يوجد من الملاء عدد لا نهاية له ، غير أنه لا يمكن برثيتها نظراً لسفر جرمها . وهي تتحرك في الحلاء [لأن الحلاء موجود] ، فإذا اتصل بعضها بعض حدث عن ذلك الكون [ظهور الأشياء إلى الوجود] ، وإذا انفصل بعضها عن بعض حدث الفساد [أى اختفاء الأشياء عن الوجود] » .

ويصف أرسطو مذهب الدربين في كتاب الساء ٣٠٣ ٤ ع ـ ١٠ ، فيقول :

ووهناك أيضا رأى آخر ـ هو رأى لوقيوس وديمقريطس من أبديرا ـ لايمكن التسلم بنتائجه . فعندها أن الأجسام الأولى ذات عدد لانهاية له ، وجرم لاينقسم ، فلا يكون الواحد كثيرا ، ولا الكثير واحدا . وتتولد سائر الأشياء من تجمعها وحركتها . ولكن هذا الرأى يشبه أن يجمل الأشياء الوجودة فى الحارج أعداداً أو مركبة من أعداد» .

وقد نقلنا هذه النصوص الطويلة عن الوفراسطس وأرسطو حتى نتبين حقيقة مذهب لوقيبوس ، والأصول التي أخذ عبها هذا الذهب ؛ ذلك أن وجهة نظر المؤرخين الفلسفة مختلفة ، ويتلقف بعضهم عبارة الوفراسطس دون تعنق فيرى أن لوقيبوس وديمقر يطس أخذا عن بارمنيدس أو امحرفا عن مذهب ، ويزعم البعض أن لوقيبوس: « حاول أن يتوسط بين المذهب الواحدى ومذهب الكثرة ، كما يمثلهما بارمنيدس وأنبادقليس ه (٢٠).

<sup>(</sup>١) اللاء باليونانية Stereon ، والخلاء (١)

<sup>(</sup>٢) برتراند رسل ، تاريخ الفلسفة الغربية ، س ٦٠ .

ولما كان أرسطو أقرب مؤرخ لهما فقد حلل مذهبهما تحليلا دقيقا ، و بيّن اتصاله بفلسفة للدرسة الإبلية من جهة ، والمدرسة الفيثاغورية من جهة أخرى ، وقد صرح بهذه الصلة في «كتاب السهاء » حيث يقول: إن الدرات عداد أو مركبة من أعداد .

كان النيثاغور يون يقولون بأن الأشياء أعداد ، أو أشكال ، وأن هذه الأشكال تشفل سطحا يسمونه «خورا Chêra » كا ذكرنا من قبل (1) ، فالأشكال الرياضية كالمدد المثلث أو المربع تقطع بحدودها هذا السطح ، فجاء لوقيبوس واعتمد على هذا التفسير ، وجمل الذرات أشكالا ولكنها مادية طبيعية لا رياضية ، وجمل السطح الذي تشغله هو « الخلاء » . وهكذا يمكن أن نفهم كيف ذهب أرسطو إلى القول بأن الذرات أعداد .

ومن وجه آخر احتفظ لوقيبوس ببعض صفات الواحد البارمنيدى ، من حيث إنه أزلى لا يتغير ، و إن الموجود ملاه . فالذرة هى الواحد البارمنيدى ، ولكن يوجد منها عدد لا نهائى ، ولا يمكن أن تنقسم الذرة كا ذهب إلى ذلك زينون فى إبطال الكثرة . ولكن لوقيبوس ينتقد الإبلين انتقادا مراً فى إنكارهم شهادة الحواس ، ويقول : إن الجنون وحده هو الذي يزعم أن النار والثلج شيء واحد .

#### الخلاء والملاء :

[101] وكان سائر القدماء ينكرون الخلاء، وبخاصة المدرسة الإيلية التي نفت الحركة على أساس إنكار الخلاء. أما الفيثاغوريون فسكانوا يقولون بضرب من الملاء يفصل بين الأعداد أو الوحدات، والملاء أوالسطح عنده هو الهواء، وجاء

<sup>(</sup>١) انظر ص ٨٤ من هذا الكتاب .

أنبادقليس فأثبت أن الهواء جرم مادى ، فلا خلاء بناء على ذلك . أما لوقيبوس فالخلاء عنده موجود ، لأن فالحلاء عنده موجود ، على عكس الإبليين الذين ذهبوا إلى أنه غير موجود ، لأن اللاموجود غير موجود ، فكان لوقيبوس بذلك أول من أعلن وجود الخلاء فى تاريخ العلم والفلسفة .

وليست مشكلة الخلاء يسيرة إذ شفلت بال الفلاسفة والسلماء من قديم الزمان حتى اليوم . وتتصل هـذه المشكلة بوجود المادة في الفضاء أو في المسكان ، وهل يكون خلاء أم ملاء ؟ و إن كان ملاء فيا هي هذه الملاة التي بملؤه ؟ وقد وحد أرسطو بين المسكان والخلاء ، وذهب إلى أن المسكان هو حدود « الحاوى » المداخلية ، وحدود « الحوى » الخارجية . والمسكان المطلق هو ما يقبل الأجسام . وهـذا هو رأى نيوتن لأنه يسلم بوجود المسكان المطلق . وأكد ديكارت وجود المسكان عنده لأن حقيقة للادة هي الاستداد . وكذلك يسلم ليبنتر بالملاء ، ولكن المسكان عنده علاقات بين الأجسام . وفي الفرن المسترين يعتقد العلماء بأن المسكان ملاء ، نعني أن المسكان إذا كان خاليا من المادة فهناك مع ذلك « شيء ما » هو على أقل تقدير المواج الضوء . فإذا عرفت أن الذرة الحديثة تنحل إلى أمواج وإلى أشمة ، فلاغرابة أن يكون العالم ملاء طبقا لنظريات العلم الحديثة .

ولدجم إلى لوقيبوس فنقول إنه ذهب إلى أن العالم يتكون من مبدأين ها لللاء والخلاء، وها يوازيان الوجود واللاوجود عند بارمنيدس، غير أن بارمنيدس أنكر وجود اللاوجود كا أنكر الحركة والكثرة، أما لوقيبوس فقد سلم بوجود هذا اللاموجود أى الخلاء حتى يفسر وجود الكثرة والحركة. فالعالم يتكون من ذرات لا بهاية لها في العدد، وهي تمثر الخلاء.

#### صفات النرة :

[۱۰۲] والذرة عند لوقيبوس تتصف بصفات ثلاث أساسية هي : الشكل ، والترتيب ، وهي جميعا متشابهة من حيث مادتها وعدم قبولها القسمة ، لأنها صغيرة جدا .

والقول بأن الذرات تختلف في الشكل يؤكد صلة المذهب بالفيثاغوريين ، حتى إن ديمقر بطس يسمى ذراته أشكالا في كتابه Peri Ideon ، ومحن نطر أن لفظة ﴿ إيدوس ﴾ كانت تدل عند فيثاغورس على الشكل الرياضي المجسم ، وقد اصطنعها أفلاطون الدلالة على «المثال » ، وأرسطو على « الصورة » ، وها نحن ترى ديمقر يطس يمبر بها عن الذرة . ولكن لوقيبوس كان يستخدم عدة اصطلاحات . التمبير مها عن الذرة وأحوالها المختلفة ، فهي تختلف بالشكل [ rysmos [schêma وكذلك بالترتيب (diathig ataxis ، والوضع (tropê [thesis ، (1) و يضرب مثلا بالحروف الأبجدية لبيان هذه الاختلافات، فالحرفان N و A بختلفان بالشكل والشكلان AN و NA يختلفان بالترتيب ، والحرفان N و Z أو Hوال يختلفان بالوضم . ويبدو أن هــذا التفسير لم يكن على سبيل التشبيه بل على سبيل الحقيقة ، فهذا أرسطو يذكر في كتاب السكون والنساد عند السكلام على مذهب الذريين أنَّ «التراجيديا والكوميديا كلاهما يتألف من الحروف نفسها »(٢) يريد أن حروف الأبجدية واحدة ولكن اختلاف ترتيما هو الذي يؤدي إلى اختلاف الماني من النقيض إلى النقيض ، كما تختلف المأساة عن الملياة . وقد استعار أنبادقليس ، أو الذين جاءوا بعده، لفظ الأسطقسات أي الحروف للدلالة على الأصول الأولى للأشياء .

 <sup>(</sup>١) هذه الاصطلاحات اليونانية من لفة لوقبيوس ، أما الاصطلاحات التي بين أقواس فهي .ن
 لفة أرسطو . (٢) ٣١٥ - ، ١٥٠ .

ومن الواضح أن اجباع الذرات على ترتيب معين راجع إلى حركتها ، هذه الحركة التي تحدث اتفاقا في جميع الجهات دون تدبير أو غاية . ويؤدى اجباع الذرات وانفصالها إلى الكون والفساد ، ولا يخضع الكون لأى علة عاقلة . ولما كان الأمر كذلك فالحقيقة في الظاهر ، وكل ما في الأمر هو ترتيب الذرات على نحو معين في الفضاء .

ويذهب أرسطو فى كتاب النفس (١) إلى أنَّ أصحاب الذرة توصلوا إلى القول بها من النظر إلى الهباء أو الغبار المنبث فى الهواء ، والذى يبدو فى أشعة ألشمس النافذة من خلال النوافذ ، ولا يظهر هذا النبار بدون الأشمة . وكذلك يحدث الشم نتيجة انبحاث حسيات صغيرة جدا بحملها الهواء من الأشياء إلى الأنف .

ويصور لوقيبوس نشأة العالم على هــذا النحو: في البدء كان الخلاء العظيم Méga kenon لا ذرات فيه ، وكتلة كبيرة من الذرات ، ثم الدفت الذرات إلى الخلاء فتجمعت اتفاقا وحدث عن اجباعها أكوان لا نهاية لها ، وتنظار الذرات اللطيفة إلى الخارج ، وتظل الــكبيرة في الداخل وهي التي تـكونً الأرض .

والنفس ذات. ذرات كروية الشكل يمسكها التنفس لأن الهواء الذي يحيطنا علموء بالذات النفسية ، وجميع الظواهر النفسية تفسر تفسيرا ماديا ، فالإدراك الحسى يرجم إلى صدور انبماثات من المحسوسات تتلقاها المين وتنطيع بها . ويرجع النوم إلى خروج بعض ذرات النفس بعض الوقت بعيدا عن البدن ، فإذا فاقت هذه الذرات الحد ، ولم يحل علها ما ينفذ إلى الجسم مع التنفس ، وقع الموت .

 <sup>(</sup>۱) ۱۵۰۶ ، ۲ - ۵ - انظر ترجة كتاب النفس س ۹ ، حيث ينسب أرسطو للذهب لدغيربطس ثم يقول إنه موجود عند لوقيبوس أيضا .

## Pemokritos (۱) ح ديمتر يطس

حياته:

[ [١٠٣] إذا كانت حياة لوقيبوس مجهولة إلى حد كبير فإن سيرة دعمر يطس على المكس من ذلك بلغت من الشهرة إلى الحد الذي جمل المتأخرين ينسجون حوله الأساطير . وقد نشأ في مدينة أبديرا من أعمال تراقيا . وكانت تلك المدينة مزدهرة في الزمن القديم ، وهي مهد الفلسفة الذرية ، وفيها نشأ بروتاجوراس السفسطائي. وقد وقعت المدينة في يد إجزرسيس ملك الفرس ، ومكث بها بعض الوقت في تقبقره عام ٤٨٠ ق . م ، كما ير وي هير ودوت في تاريخه . ولا ريب في أن المدينة احتفظت بملاقات مع الشرق، واتصلت بالثقافة البابلية والفارسية. ويقال إنَّ ديمقر يطس تلقى العلم في صباه على يد مجوس الفرس الذين كانوا بصحبة ملكهم . ومن أجل ذلك ظهرت بعض الباحث تذهب إلى أن أصول النظرية الذرية شرقى مستبد من الهند عن طريق الفرس، وذلك عن الفلسفة المهاة « نيايا » و « وايشبشيكا » ، إلا أن ظهور هذه الفلسفات كان بعد المسيح لا قبله ؛ ويقال إن الفلسفة الإسلامية تأثرت مهما كما تأثرت بالذهب اليوناني . ويروى بوزيدونيوس الذي عاش في القرن الأول قبل الميلاد أن المذهب الذري جاء إلى اليونان من الهند عن طريق أحد الفينيقين اسمه موخوس Mochos (٢).

 <sup>(</sup>١) يسب العرب ذومتر اطيس كما رسمه الفغطى ، أو ذومتر اط فى كتاب النفس لأرسطو وهو مخطوط ، أو ديمتر اطيس عند الشهرستانى .

 <sup>(</sup>٧) انظر كتاب سارتون تاريخ اللم ص ٢٠٥ ، وكتاب مذحب الدة عند للسلمين تأليف پينيس و ترجة عمد عبد الحادي أبو وبعة .

زها ديمقر يطس عام ٢٠٠ ق . م ، وقيل إنه ولد عام ٤٦٠ ، أو ٤٠٠ ، أو ٥٠٠ . و يتلفون في عام وفاته كذلك اختلافاً كبيراً . و يقول أبوللودورس إنه كان أكبر من سقراط بقليل [ ولد حول ٤١٨ ] وأصغر من أنكساجوراس بمسا يقرب من أربعين عاما .

ويقال إنه رحل إلى بابل حيث تعلم من مجوسها ، وإلى الهند فأخذ عن حكماتها ، وإلى مصر فاتصل بكهنها . ويُرْوى أنه زار أثينا ولكنه لم يظهر فى المحافل ، إذ يَرْوى ديمتريوس [ من ما جنسيا ، عاش فى القرن الأول قبل الميلاد ، وهو معاصر لشيشرون ] عبارة على لسان ديمقر يطس يقول فيها : « وفدتُ إلى أثينا و لم يعرفنى فيها أحد » ، و يعلل ديمتريوس ذلك بأنه كان يكره الشهرة . ومن الغريب أن فيها أحد » ، و يعلل ديمتريوس ذلك بأنه كان يكره الشهرة . ومن الغريب أن أفلاطون لا يذكره قط فى محاوراته ، ولسنا ندرى السبب فى ذلك ، لأن ديمقر يعلس لم يكن مجهولا بل كان معاصرا لسقراط ، وقد روى أرسطو مذهبه فى أكثر من موضع من كتبه ، وكذلك ثاوفراسطس ، وأبقراط ، وسأتر الرواة المناخرين .

ولما عاد إلى موطنه ظل يعلم ويؤلف الكتب مؤثرا الابتماد عن الحياة العامة . وعاش ساخرا من الناس وتعلقهم بشهوات الدنيا ، وسمى من أجل ذلك (الصاحك» ، على عُكس هرقليطس الذي اشتهر بالنامض .

وقد خلف ديمقر يطس كتبا كثيرة ، رتبها الإسكندرانيون في رباعيات ، أى في رسائل من أر بعة كتب tetralogies ، محسب الموضوع الذي تبحثه ، وهي في الأخلاق ، والعلم الطبيعي ، والرياضة ، والموسيق ، والفن ، والعلل . وأشهر كتبه و نظام العالم الصغير » Mikros Diakosmos أما نظام العالم الكبير Megas فالأرجح أنه من تأليف لوقيبوس كما ذكرنا .

مذهبه:

الأشياء يمكن أن تفسر اجماع الذرات في الفضاء .

والذرات هى الجواهر والملاء والوجود ، والفضاء هو الخلاء واللاشى، واللامحدود. والدرات كثيرة كثرة لا يمكن إدراكها والدرات كثيرة كثرة لا يمكن إدراكها بالحواس، ولكنها على الرغم من صغرها فإنها تختلف فى الشكل والحجم ، كا تختلف فى الشكل والحجم ، كا تختلف فى الوشع والترتيب ، كا ذكرنا عن لوقيبوس من قبل .

وهى تختلف فى الشكل إلى الدرجة التى لا توجد ذرة نشبه ذرة أخرى ، فنها الأملس والحشن ، والستدير والمنحفى والمدب وهكذا . ولا نقبل الذرة الانقعال ، فلا تصبح حارة أو باردة ، رطبة أو يابسة ، سوداء أو بيضاء ، إلى آخر هذه المظاهر التى نشاهدها بالحواس . وهو يسميها الشىء den ،أو الصلب naston ،أو الموجود ، أو الشكل aden .

وكانت الذرات منذ الأزل منتشرة فى الخلاء ، على العكس من لوقيبوس الذى فصل بين الذرات والخلاء فى البدء ، ثم تدافعت الذرات إلى الخلاء .

والحركة صفة ذاتية للذرات ، و بمقتضاها تتجمع فتختلف فى الوضع والترتيب ، أو المظهر والتماس . والحركة فى الذرات أزلية ، وليس لها علة ، ولذلك كان المذهب ميكانيكيا آليا ، يخلو من القول بالتدبير مثل سقراط ، أو الغاثية مثل أرسطو .

وذهب بعض المؤرخين إلى أن أرسطو أضاف النقل إلى ذرة ديمقر يطس لتفسير الحركة ، وهذا غير صحيح لأن عبارة أرسطو لا تفيد ذلك ، بل على العكس تدل

طى أن ديمقر يطس نفى الثقل عن الذرات ، فاتتقده أرسطو من أجل ذلك . وجاء سياق السكلام فى كتاب الكون والقساد من أن أسحاب الذرة نفوا عنها الكيفيات كالصلابة والبرودة مثلا . ولكن ديمقر يطس يقع فى التناقض حين يستننى « الحار » الذى يشيفه إلى الذرات الكروية الشكل ، إذ لوكان الأمر كذلك لوجب أن يضيف الكيف المضاد ، وهو البارد ، إلى فرة من شكل آخر . وهنا يقول أرسطو (١) :

و فإذا كان الحار والبارد من الصفات الى تضاف إلى ما لا يتجزأ (أى القرات) فن التناقض كذلك ألا يكون لها صفات التقل والحفة ، والسلابة والليونة ، وأيضا فإن ديقر يطبى يقول : كلما كانت القرة أ كبر كانت أثقل (٢) » .

وتدل مناقشة أوسطو على محاولة فهم الحركة إذا لم يكن الذرة ثقل ، ويتبين من كلامه أن ديمقر يطس لم يقل بالثقل ، أما نص العبارة التي نقلناها عنه وهي أن « الذرة كما كانت أكبركانت أثقل » فلها تفسير آخر نذكره فيا بعد حين نتحدث عن « تصادم » الذرات .

ولكى يوضح برنت هذه المشكلة اضطر إلى استعراض تاريخ فكرة الثقل فى الفلسفة اليونانية ، وقد ترجم الأستاذرى هذه الصفحات الثلاث على طولها فى كتابه «نضوح المم اليونانى». وخلاصة هذا التاريخ أن اليونانيين الأوائل تصوروا

<sup>(</sup>۱) افطر برنت : فجر الفليفة اليوفانية ص ٣٤٧ حيث يقول : « يقول أرسطو بوضوح: الن ديمفريطس ذعب للى أن الدرات أثقل heavier بالنيبة لسرعتها .. » ، وانظر فريمان في كتابها «الفلاسفة الماجون على سقراط» ص ٣٠١ حيث هول: «يقول أرسطو إن ديمفريطس وصف الدرات بالتعل ومفاعة حركتها did attribute weight to the atoms ... »

<sup>(</sup>٢) الكون والنساد ، ٣٣٦ ا ، ٨ ــ ١٢ ــ وانظر ترجة لطني السيد ص ١٨٧ .

النقل والخفة صفتين داخلتين في الأجسام ، وأنهما «شيئان» موجودان في الأجسام ، كالحال في البارد والحار والرطب واليابس . ثم تحرر القدماء من القول بالنقل والخفة شيئين مطلقين ، وذهبا إلى أنهما نسبيان . والثقل والخفة متصلان بالفوق والتحت . أما أفلاطون في طياوس فإنه ينكر الفوق والتحت في السالم ، و يذهب إلى أن وسط المالم لا يقال إنه تحت ، ولا يمكن أن يقال ذلك عن أى نقطة في عميط السالم . وأما أرسطو فإنه يوحد بين عميط السالم و بين الفوق ، و بين وسط السالم و بين التحت ، وذهب إلى أن الساسم لما حركات طبيعية نمو « المكان الطبيعي » فالنار تنجه إلى أعلى، والأرض إلى أسفل .

وقد تحدثنا عن نشأة العالم عند لوقيبوس وكيف تدافعت الذرات « اللطيفة » إلى الخارج ، و بقيت الكبيرة في الداخل ، وقد نقلنا هذا الرأى عن ثاوفراسطس ، ولكنه لم يصف الذرة بالثقل والخفة ، بل باللطافة أو كا يقول : « وكأنها تنفذ من خلال منخل» . وهذا هو الذي جعل بعض المؤرخين (١) يتوسعون فيصفون الذرة بالثقل أو الخفة .

لا يسف ديمقر يطس الذرة إلا بسفتين الما الحجم والشكل ، وجاء أبيقور فأضاف إليهما صفة ثالثة هي النقل ، فالتقيلة تتجه إلى أسفل ، والخفيفة إلى أعلى ، وفسر بذلك علة الحركة في الخلاء . أما ديمقر يطس فتتحرك الذرات عنده من تلقاء نفسها ، وفي ذلك يقول بعض الرواة من الشماء : « إن الذرات قوة دافعة الحركة يسبها صدمة plaga ، أما عند أييقور

<sup>(</sup>١) انظر ريفو فى تاريخ الفلسفة الجزء الأول س ٩٣ حيث يقول : إن أكبر الدرات وأتقلها تتجه نحو المركز les plus lourds ... وكذلك أخفها legers تتجهأو تعارد لما للحبيط .

فقوتهما الحركة الجاذبية والثقل ، (١)

الخلاصة أن الفرات حين تتحرك فى الخلاء تتصادم ، أو تباس ، وتتجمع نتيجة اختلاف أشكالها ، ويتملق بعضها بمعض ، وتستمر كل مجموعة باقية حتى تصطدم بها ذرات أخرى فتفرقها . و بذلك بمكن تفسير ظاهرة التغير ، والموجودات التى تظهر إلى الوجود ثم تحتفى ، والمكون والفساد . أما الفرات نفسها فلا تتغير ، ولافسل لها ، ولا تقبل الانفسال ، بل تتصادم فقط ، وتتجمع وتتفرق .

وينشأ عن ذلك عوالم لانهاية لها ، وبختلف كل عالم منها عن الآخر في الشكل وغير ذلك من الميزات . فبعضها له شمس وأقار أكبر من شمسنا وقرنا ، وبعضها لاشمس له ولاقر ، وبعضها لازال في دور التكوين و بعضها الآخر في دور الأعملال. وهناك عوالم لاحياة فيها . ويصل العالم إلى أوج ازدهاره حين لايقوى على ضم ذرات جديدة من الخارج ، ثم يفني بالنصادم . وجميع العوالم واحدة من حيث إنها تتكون من الذرات والفضاء ، واكنها تحتلف في الحجم والشكل والترتيب .

وهنك درجتان من الوجود ، أو نوعان من الحقيقة ، باطنة وظاهرة . أما الباطئة فتشمل الذرات والفضاء ولا تُدرك بالحواس ، وليس قلذرات من صفات سوى الحجم والشكل . أما الحقيقة الظاهرة فهى تلك التي تبدو لنا بالحواس ونسلها بالتجارب ،وتحدث عن اجماع الذرات بالفضاء ،فيكون للأشياء لون وصوت وطم وحرارة وهكذا ، وجميع هذه الصفات عمرة «العرف» ، أى أن الإنسان هو الذي اصطلح على تسمية الأشياء المؤتلفة من الدرات حيوانات ونباتات وناراً وماء وهواء لل آخر ذلك .

<sup>(</sup>١) رى ، نضوج التفكير العلمي في البونان ص ٤٠٧ .

وتتصل نظريته في المرفة بمذهبه في الوجود ، ظلمرفة الصحيحة هي السلم بالقرات والفضاء ، وذلك من طريق العقل . أما المرفة التي تكتسب بالحواس فلا تملنا إلا الظاهر . وليس معنى ذلك أن المرفة الحسية وَهُمْ ، ولكنها تملنا المرجة الثانية من الوجود ، أى اجماع الذرات على ترتيب معين ، فإذا استصل الإنسان المدلولات الصحيحة عنها بدلا من العبارات الشائمة ، بلغ الحقيقة . فهناك درجتان المعرفة ، الأولى هي الملم بالذرات وحركاتها وتجمعها في المكان وهذه معرفة عقلية ، والثانية المرفة الحسية المستمدة من الحواس . وليس للأشياء صفات كالمون أو المحلاوة أو البرودة ، لأن هذه المماني اصطلاحات وضعها العرف ، ولو أنها تستمد على حقيقة الذرات . وسوف نعود إلى تفصيل المكلام عن المرفة فها بعد .

# نشأة العالم والحياة :

[ ١٠٥] تكون العالم من تعاير النرات الصغيرة والكروية إلى الخارج ، و بقيت الخرات الكبيرة في المركز ، فتكونت الأرض .

وظهرت الحياة نتيجة والتولد الدائى ، كا ذهب إلى ذلك أنكسندريس وغيره من القدماء . و يأخذ أرسطوبهذه النظرية أيضا ، ويضرب مثلا بتكون الدود والذباب تلقائيا من اجماع المناصر الأربعة مع حرارة ملائمة . ذلك أن القدماء جيما لم يصلوا إلى معرفة البكتريا أو الميكروبات التي لم تكتشف إلا أخيرا ، وتأبد وجودها بالميكروسكوب ، و بالتجارب العلمية لزراعها . وكانوا جيما يسجبون لظهور دودالأرض مع الرطوبة . و يذهب ديمقريطس إلى أن الإنسان نشأ من الطين كالديدان بغير خلق أو غاية . وتستمر الحياة بعد ذلك في الكائنات الحية بالتناسل طبقا لقوانين

الطبيعية ، ولكن حيث يهتدى الحيوان فى تناسله بالغريزة فإن الإنسان يسمى إلى النسل لما تحققه له الأولاد من فائدة .

والنفس علة الحياة فى النبات والحيوان ، والنفس مادية لأنها ذرات كروية الشكل نارية .

وتنتشر ذرات النفس في جميع أنحاء الجسم ؛ ولسكن النفس واحدة ، ومن المستحيل تميز أي أجزاء لها . والنفس والعقل واحد ، لأمها يتسكونان من الذرات ذاتها ، أي السكروية النارية التي تنداخل محكم ملاسها وكرويتها في غيرها من ذرات البدن وتتحرك أو « تتدحرج» فتحرك الجسم كله ، مثل تمثال أفروديت الذي صنعه ديدالس ووضع بداخله الزئبق . وتتبدد ذرات النفس مع الزفير ، ويتجدد غيرها مع الشهيق ، لأن الهواء مملوء بهذه الذرات النفسية . والموت هو خروج مقدار كير من الذرات النفسية من البدن ، حيث تتبدد في الهواء ، ولذلك كانت النفس غير خالدة .

وفى البذرة جميع الأجزاء التى ينمو إليها الجسم فيا بعد ، كاللمم والعظم . وقد درس ديمقر يطس تفصيلات كثيرة لعلم الحياة استفاد منها أرسطو فى مؤلفاته ، ونقد بعضها . وهو يعتقد أن الغريزة فى الحيوان تهديه أفضل من الشهوة فى الإنسان ، وأن الحيوان يتوقف عن الطعام أو الشراب أو الصلة الجنسية عندما يشبع حاجته ، أما الإنسان فلا حد لأطاعه . هذا إلى أننا قد اكتسبنا معظم الفنون من الحيوان ، كانسيج من العنا كب ، والبناء من الحمل والنحل ، والعناء من الطير .

وله نظريات طبية ، كما درس بعض الأمراض كالحمى. ويعلل الأرق بسوء التغذية ، ويرى أنَّ النوم في أثناء النهار دليل طي نساد الصحة.

#### المرفة:

[107] والحواس هي طريق المعرفة بشرط أن تسكون الإحساسات صادقة . والإحساس مادي لأنه نتيجة حركة الذرات وتأثيرها في أعضاء الحس التي تتلقاها ، ثم يشترك البدن كله في إدراك هذه الإحساسات . وهي صادقة لأنها واقعية ؛ وتحنلف من شخص إلى آخر ، وتحنلف عند الشخص نفسه ، ولكن هذا الاختلاف لا يرجع إلى طبيعتها فهي حقيقية ، بل إلى أعضاء الحس التي تتلقاها وتتأثر بها . وفي الإنسان والحيوان ، وكذلك الآلهة ، حواس أكثر من الحواس الخس ، على خلاف ما يذهب إليه جميع القدماء ، فهناك محسوسات كثيرة تنفذ إلينا خلال مسام الجسم ، ولسكننا لا نلحظها أو ندركها لهدم وجود الإدراك الملائم لها .

وقد عنى ديمقر يطس عناية عظيمة بالبصر، وعنده أن الأشياء الخارجية ينبعث عنها من تلقاء نفسها صور مادية تنطبع أفى الهواء بين العين والمحسوس، كما ينطبع الحاتم على الشع، ثم تنعكس هذه الصورة الهوائية على العين وتنفذ إلى داخل الجسم.

وهو بفسر على هذا الأساس اعتقادنا في وجود الآلمة ، التي تملؤ صورها الهواء ، وتنمكس على الدين ، فتدركها . فالآلهة أمادية تتكوزمن الدرات النارية التي تشهه الأنفس فينا ، والدليل على وجودها أننا تراها ، أو قل إنها تزور الإنسان وعناسة في الأحلام . وهذه الصور التي نبصرها عن الآلهة حقيقية . وقد نشأ الاعتقاد في وجودها من الظواهر التي تبعث الخوف في أنفسنا . من الظواهر التي تبعث الخوف في أنفسنا . وليس للآلمة من خطر ، وليس لها فائدة ، ولذلك كانت السلاة ، والدعاء ، وتقديم

القرابين لها عبث م لأن المريض الذي يطلب الشفاء يجب أن يسلتمس الصحة في نفسه ، لابالدعاء لتماثيل الآلمة .

وحيث كانت الآلهـة صوراً موجودة فى الهواء ندركها بالبصر، فهى تنطيع كذلك فى أعين الحيوانات، ولذلك كان الحيوان مدركاً للألوهية. وليست الآلهة خالقة هذا العالم، لأنَّ كل شى. يرجم إلى العلل الطبيعية ؛ ولا يحتاج العالم إلى عنايتها.

#### الأخلاق:

[۱۰۷] وقد احتفظ الرواة القدماء بكثير من وحكم (۱۵ عقر يطس ، وقد روى العرب بعضها ، كما ضل الشهرستانى فى الملل . وعمكن أن نستخرج من كتبه الأخلاقية ، ومن هذه الحكم ، نظرية أخلاقية تتميز بها فلسفته . وهى أخلاق واقعية إلى حد كبير ، تعتمد على أحوال الإنسان كما يسيش ، لا كما يجب أن يكون ، فيسلم عما فيه من ضمف وتغيير وخفة وطيش وخوف وميل إلى الدرة والغرور . وفى العالم أصناف من الناس ، منهم الطيب ومنهم الحبيث، ومنهم العاقل ومنهم الأبله . ولكن الإنسان لا يعيش كالحيوان فى قطيع ، بل يتميز بالعقل ، ويدرك مصلحة نفسه ، ويطلب أن يكون سعيداً . والسعادة خاصة من خصائص النفس ، والإنسان لأنه عاقل مسؤول عن تحقيقها ، وذلك بمرفة فن الحياة والتمييز بين اللذات والرغبات ، وذلك بالمرفة التى تميز بين الخيا السعادة ، وكيف يجب أن يتجنب الألم والشر .

وبرجم ذلك كله إلى فضيلة نفسية هي قوة النفس واعتدال المزاج، أوكما يسميها و أوثيميا ، euthymie ، ويعنى بذلك التفاؤل ، والميل إلى الخسير، والإرادة

<sup>(</sup>١) هي حكم أخلاقية تشبه ما روى عن الحسكماء السبعة .

الطيبة ؛ ولا تحصل هذه الحالة إلا إذا تحرر الإنسان من الخوف ، ومن التعجب ، ومن الاضطراب . ذلك أن الخوف من الأمور الطبيعية ومن الآلمة يؤدى إلى كثير من الشقاء ، وكذلك الخوف من الموت وما يعقب ذلك من حياة آخرة ، عما يحمل المرء يتعلق بالحياة و يرغب في إطالتها ، فيعيش في شيخوخته حياة كلها الام ٠

والسبيل إلى تحقيق هذه الفضيلة ، نعنى قوة النفس واعتدال المزاج ، هو معرفة الخير ، وتوجيه الإرادة إلى سلوك طريقه .وهذا الضرب من المرفة المصحوب بالإرادة يسميه ديمقر يطسى مايجب عمله to deon ، وينشأ عن تهذيب النفس حتى تسلس أفسالما من تلقاء نفسها . فالنفس القوية هى التى تكبح زمام الرغبات ، ولا تعميها الشهوات ، وتعشل هذه القوة في ضبط النفس والاعتدال .

وسر السعادة فى الاعتدال ، وهو انزان باطنى يجملنا نحس بالسعادة فى داخل أغسنا . وآفة الإنسان هو الإفراط ، لأنه يسرف فى الطعام والشراب وغير ذلك من لطالب الجسدية على حساب سحته ، ثم يدعو الآلهة أن تشفيه ! فالعاقل مَنْ يؤثر اللغة البريثة ، وأسماها متعة النظر إلى الأشياء الجيسلة ، ومَنْ يتجنب الآمال الكاذبة ، وينزع من نفسه الحسد على ما يناله الناس من حظوظ ، لأن الحسد مجلبة للإضطراب .

والشجاعة مطية الاعتدال ، لأنها مصدر العسل والساوك ، وشجاعة المرء في النماب على أهوائه أسى من النصر على أعدائه . فهى التي تؤدى إلى الصبر على المسكاره ، ومقاومة المخاوف . ونحن نصل إلى هـذا الضرب من الشجاعة ، وسائر ضروب الفضائل ، بالتربية التي يجب أن نأخذ الطفسل بها من

الصغر ، وأفضل التربية ما حث الطفل على السل ، مع تعليمه اللغة والموسيقى والرياضة البدنية .

أثره :

[١٠٨] على الرغم من إغفال أفلاطون لديمقر يطس ، فإنَّ نظريته في المعرفةالتي تميز بين الحقيقة والظاهركان لها أعظم الأثر في مذهب صاحب الأكاديمية . أما أرسطو ومدرسته فقد اهتمت بفلسفته ، وحفلت بها مع الرد عليها .

وقد بقيت مدرسة ديمقر يطس قائمة حتى زمان أبيقور الذى اعتبد على نظريته في الذرة، وفي الأخلاق والسمادة ، وأقام فلسفته على أساسها . وعلى الرغم من أن أبيقور ابتدأ تليذا من أتباع المدرسة ، وامتدح ديمقر يطس لأنه أولمن نظر نظراً سحيحا إلى المرفة ، فإنه خرج بعد ذلك عليه ، وزعم أن مذهبه مبتكر لا يدين فيه لأحد حتى ديمقر يطس نفسه .

وظهر فى المدرسة كثير من التلاميذ ، منهم نساس.وميترودورس ، وديوجينس، وظهرت طبقة أخرى بعد ذلك منهم أنكسارخوس الذى كان صاحب الإسكندر ، وكذلك هيكاتايوس المؤرخ المقدوى .

## الفيثاغوريون المتأخرون

#### تطور المدرسة :

[109] تمتاز الحضارة اليونانية بأن التفكير فيها كان عُرة مدارس في الفالب لا عمل فرد واحد ، سواء أكان ذلك التفكير في الفلسفة أو اللم أو الطب . وكانت الكتب تصدر عن المدرسة كلها في هيئة بجاميع Corpus ، مثل بجاميع أبقراط في الطب ، فهي على الرغم من نسبتها إلى فرد واحد هو أبقراط إلا أنها من عمل المدرسة كلها . وكذلك الحال في مدرسة أبديرا التي ركزت فلسفتها حول الذرة ، كا تحدثنا عند السكلام على ديقر يطس . أما الفيناغورية فقد أضافت إلى هذه النزعة الجماعية صفة أخرى هي السرية ، فظلت تعاليمهم متداولة داخل المدرسة لاتفشى منذ القرن السادس عند ظهور فيثاغورس مؤسس المذهب حتى القرن الحامس . واستمرت هذه السنة ، نعني تعاون الفلاسفة في مدرسة واحدة ، مستمرة بعد ذلك فظهرت الأكاديمية ، ومدرسة المشائين ، والرواقية ، والأبيقورية ، وهي كلها تمتاز فيظهرت الأكاديمية ، ومدرسة المشائين ، والرواقية ، والأبيقورية ، وهي كلها تمتاز فيظهرة الذرعة .

وقد ذكرناعند الكلام على فيثاغورس<sup>(۱)</sup> أنه فر من كروتون إلى ميتابونتيوم حيث توفى هناك ، أما أتباعه فى كروتون فسكانوا ضعية مؤامرة حرقوا فيها وهم مجتمعون فى منزل ميلو الرياضى . وتفرق التلاميذ فيه أعماء المدن الإيطالية مثل سبارس وربجيوم وإيليا ، وفى مدن صقلية وشال أفريقية واليونان . ويذكر

<sup>(</sup>٧) انظر ص ٧٧ ، الفقرة [ ٥ ] .

يامبليخوس (١) قائمة بأسماء النيثاغوريين والمدن التي كانوا يعيشون فيها مثل طيبة وفليوس وقورينا وأثينا وغيرها ، ويعد بارمنيدس وأنبادقليس من الفيثاغوريين . ولا غرابة فى ذلك فقد استطاع المذهب الفيثاغورى أن يتطور مع الزمن ، وأن يتلام مع المدرسة الإيلية التي نشأت فى أحضان الفيثاغورية ، وكذلك مع فيلسوف العناصر الأربعة الذي كان ناطقا بلسانهم فى مدينة أكراجاس .

ولكن وجه الصعوبة فى فلسفة النيثاغوربين هو أنهم ظلوا مدرسة سرية. فهذا أرسطو لا يتحدث عهم إلا بقوله: « النيثاغوربين» ، وأرسطو هو أقدم مؤرخ يعتمد عليه ، وقد ألف كتابا خاصا عهم ، ولكنه فقد ، وأكبر الظن أن المؤرخين المتأخرين اعتمدوا عليه ، ومع أن أفلاطون كان متأثرا بالمذهب الفيثاغورى ، إلا أنه لم يكن مؤرخا ، فعرض فلسفهم بطريقته الخاصة ، ولكنه أذاع فى بعض المحاورات مماومات ثمينة عهم .

#### فياولاوس Philolaos

حياته :

[110] ونحن نعلم من محاورة فيدون أن مكالها كان فى السجن يوم أن تجرع سقراط السم تنفيذا لحسكم الإعدام، ودار الحديث حول النفس وخاودها ، وذكر فيدون من الحضور الأغراب عن أثينا سمياس وسيبيس (٢٦) وهما من مدينة طيبة (٢٦) بالقرب

<sup>(</sup>١) انظر فريمان س ٢٤٤ ، وتجمل القائمة عدد الفيثاغوريين ٢١٨ رجلاو١٧ امرأة.

 <sup>(</sup>۲) اسمه قبيس kebes ، ولكن هكذا درج غبرنا من المحدثين على كتابته بالسبن إذ برسم بالإنجايزية Cebes . (۳) و برسمها العرب القدماء وثبياى» .

من أثينا . وهذه المدينة هي التي فرالبها ليسيس lysis بعدمذبحة كروتون ، وأصبحت مقراً لمدرسة فيناغورية ، كان أبرز ممثلها فيلولاوس الذي علم سمياس وسببس . ثم تطرق الحديث في المحاورة عن الانتحار، أهو مشروع أم لا ، وهل يجب على الفيلسوف أن ينتحر حتى تصبح الروح منفصلة تمام الانفصال عن البدن ، وسأل سقراط محدثية فقال : ﴿ إِنّ كِمَا يَاسِبِسِ وسمياس تعرفان فيلولاوس ، فهلا سممهاه قعل يتحدث عن هذا؟ » . و يمضى سببيس فيقول: إنه سمم فيلولاوس عندما يجلس في طببة يؤكد أن الانتحار غير مشروع ، وأن هناك أناساً غيره يقولون مثل هذا القول ، ولكنه لم يستطع أن يفهم العلة في ذلك .

يتضح من هذه الرواية أن فيلولاوس كان حيا عام ٣٩٩ ق . م ، وهو العام الذي توفي فيه سقراط ، وأنه كان موجوداً في مدينة طيبة بالقرب من أثبينا ، وسمر منه سمياس وسيبس ولكنه سافر منها في ذلك العام ، ولا ندري أين ذهب ، ولكن أكبر الظن أنه عاد إلى موطنه في جنوب إيطاليا في مدينة تارنتوم التي أصبح أرخيتاس Archytas حاكما لها . ويقال إنَّ أرخيتاس أخذ العلم عن فيلولاوس . وكان أرخيتاس فيلسوفاً فيثاغوريا برع في الم الرياضي ، وهو معلم إيدوكسEudoxus أبرع الرياضيين في أكاديمية أفلاطون . وكان أرخيتاس إلى جانب ذلك قائدا حربيا وحاكم سياسيا ؛وانمقدت بينه و بين أفلاطون صداقة وثيقة، إذ زاره في مدينته وأقام عنده زمنا ،وتراسلا بمدذلك كا يتضح من الخطاب السابع لأفلاطون .ويذهب بمض المؤرخين إلى أنَّ أفلاطون حين زار تارنتوم وهو في الثامنة والمشرين من عمره استمم لفياولاوس وهو يحاضر . ولكن القصص الذي أيراوي ف حصول أفلاطون على كتب فيلولاوس بجملنا نمتقد أنه لم يلتق به . ولا ربب في أنَّ فيلولاوس قد أثَّر في كثير من

التلاميذ ، لأن ارستكسينوس Aristoxenus ــ وهو من تارنتوم وعاش فى النصف التالىمن القرن الرابع ، وكان من فلاسفة المشائين الذين عنوا بالمذهب الفيثاغورى ــعرف بعض هؤلاء التلاميذ وذكر مهم زينوفيلوس Xenophilus ، وأربعة من مدينة فليوس ، هم : فانتون ، وأشكراتس ، وديقليس ، و بولميناستوس .

وقد ذكرنا عند الكلام على فيثاغورس (١٦) أن هيباسوس فيها يقال هو الذي أذاع مذهبه . وقيل إنه فيلولاوس ، و تُروى في ذلك روايات مختلفة : منها أنَّ أفلاطون اشترى الكتاب(٢٦) من أقارب فيلولاوس ودفع لم فيه مبلغا ضخما يبلغ مائة ميناي ،واستطاع بدلك أن يكتب منها محاورة طماوس. وتذهب رواية أخرى إلى أن أفلاطون طلب من ديون أن يحصل له على هذا الكتاب فانهز فرصة وقوع فيلولاوس ، أو أقار به ، في الضيق والعوز ، فاشترى الكتاب بذلك المبلغ . والذي يستفاد من جملة هذه الروايات أن الكتاب لم يكن من تأليف فيلولاوس بل ينسب إلى فيثاغورس. و يناقش برنت هذه الروايات قائلا : إن أفلاطون كان له حساد وأعداء كثيرون ، مهم أرستكسينوس الذي أشاع عن أفلاطون أنه اقتبس محاورة الجمهورية من أحد كتب بروتاجوراس ، ولمله صاحب هذه الإشاعة الخاصة بشراء كتاب فيلولاوس الذي اقتبس منه طماوس . ويذهب كورنفورد (٢٠) في كتابه الذي ترجم فيه محاورة طياوس وشرحها، أنَّ أفلاطون ابتكر شخصية طماوس ليمثل فيلسوفا من إيطاليا بجمع بين العلم والسياسة، إذ ليسمن المعقول أن يكون طماوس مشهوراً تلك الشهرة العلمية ولانجد له عند القدماء ذكرا .

 <sup>(</sup>١) انظر س ٧٠٠. (٢) هو كتاب واحد من ثلاثة أجزاء ،وفي بعض الروايات أنه ثلاثه كنب فشاغورية ، هي التي استقى منها الأفكار التي دونها في طياوس .

<sup>(</sup>٣) انظر مقدمة كور تفورد س ٢ ، ٣ في كنابه Plato's Cosmology

مهتا يكن من شى، فقد بقيت أجزاء من كتاب فيلولاوس رواها المتأخرون،ودرسها المحدثون فاختلفوا فيا بيسهم اختلافا كبيرا حول صحة نسبتها إليه . ولما كانت شخصية فيلولاوس ثابتة تار بحيا، وكان معروفا فى الزمن القديم أنه أبرز بمثل الفيثاغورية،فيمكن بناء على ذلك أن تنسب التعاليم الفيثاغورية فى ذلك المصر إليه ، ولو أننا بميل إلى الأخذ بنزعة أرسطو التى يصف بها تلك التعاليم إلى المدرسة كلها .

الخلاصة نشأ فيلولاوس فى النصف الثانى من القرن الخامس فى مدينة تار تتوم ، وأخذ السلم على ليسيس ، وذهبإلى طيبة بعض الوقت ، وكان من تلاميذه هناك سيبيس وسياس ، ثم عاد إلى موطنه وتعلد له أرخيتاس و إبريتوس ، وله كتاب مفقود بقيت منه شذرات وله آراء فى الرياضة والموسيق والفلك والطب والنفس ، مجدها فى محاورتى فيدون وطهاوس لأفلاطون ، وفى كتب أرسطو حين يتحدث عن الفيثاغور بين .

#### النفس:

[111] الإنسان مركب من مبدأين هما النفس والبدن ، أما البدن [soma فهو قبر [soma] (1) النفس. وهذه المقيدة التي يبسطها سقراط في فيدون قديمة ترجع إلى قبرا أعلى المغرب المعرفة باعتبار أنها فيناغورس نفسه ، ولكن الجديد في المذهب أنه يبرز أهمية كبرى للمرفة باعتبار أنها أساس « التطهير » و بخاصة العلم الرياضي الذي يعد أسمى العلوم . والفيلسوف الحق هو الذي ينشد الموت ، أي انفصال النفس عن الجسم ، ويتيسر ذلك في أثناء الحياة الدنيا حين تكون النفس متصلة بالجسم بتزكيتها عن طريق العلم . وهنا يصادفنا لأول مرة في تاريخ الفلسفة اليونانية لفظ الفيلسوف philosophos مما يدل على أنه

<sup>(</sup>١) يلاحظ الشبه بين الفظتين في اليونانية .

كان متداولاً في حلقة النيثاغوريين في مدينة طيبة . ولمل هـذا هو الذي جل هرقليدس بونتيكوس (1) ينسب اصطلاح الفيلسوف لفيثاغورس شه . وقد ذكرنا أن سبيس سمع عن فيلولاوس أن الانتحار غير مشر وع ، مع أن الفيلسوف يطلب للوت ، وعلة ذلك أننا ملك الآلمة ، وهذا السجن النفس عقو بة لها لما اقترفته من إثم . وهذا كله ترديد لمستدات النحاة الأورفية .

ولكن الجديد في مذهب فيلولاوس عن النفس، وهو الذي تساءل عنه سقراط و سَّن بطلانه ، أنها تناسب أو ائتلاف Harmonia البدن . وهذه النظرية تختلف بل تمارض مذهب فيثاغورس ، أو قدماه الفيثاغوربين ، من أنَّ النفس تحل في أي جسم، وتخرج منه بعدالموت لتحل في بدن آخر ، مما هو معروف في مذهب التناسخ . أما إذا كانت النفس التلافاً للبدن ، مَثَلَها مَثَل الأنام التي تصدر عن القيثارة \_ باعتبار أن القيثارة وما فيها من أوتار كالبدن والأنفام الصادرة عنها كالنفس \_ فإنها توجد مم وجود البدن وتفنى مع فنائه ، و بذلك لا يكون لها وجود سابق على وجود البدن ، ولا تتناسخ أيضا . وكان سيبس وسمياس ، وكذلك أشكرانس ، قد سموا هذا المذهب وأخذوا به . ويبدو أنَّ أساسه مستمد من الطب ، فهذا سمياس يقول إنَّ جسمنا يشد ويتماسك بالحار والبارد والرطب واليابس، فالنفس ضربُ ۗ النفس تناسبا ، فإنَّ البدن إذا أصابه الانحلال وخرج عن حد الاعتدال بالأمراض والملل ، فينبني بالضرورة أن تفسد النفس أيضا (٢٦) . وهــذه هي نظرية ألقايون ،

<sup>(</sup>۱) Herakleides Pontikos مائن فى اقترن الرابع قبل البلاد ، وكان من للامنة أفلاطون وأرسطو .

<sup>(</sup>۲) فيدون ۸۹ س.

وهى التى اصطنعها أنبادقليس فيا بعد ، بما يدل على تأثر الفيثاغور يين فى ذلك العصر بالنظريات الطبية الإيطالية ، وبمذهب أنبادقليس بوجه خاص ، وبمذهب الذريين كما بين ذلك أرسطو <sup>(۱)</sup> ووضحنا، من قبل .

ونظرية التناسب التي طبقها مخيلولاوس على النفس والبدن ، هي الحور الذي تدور عليه فلسفته كلها ، فيفسر بها الأعداد ، والأشكال ، والفلك ، والموسيقي .

ومع أنه تأثر بالمدرسة الإيطالية في الطب إلا أنه عارضها في أمور كثيرة . وعنده أن الجسم مركب من الحار فقط ، لا من الحار والبارد ؟ أما البارد فلا يشارك البدن فيسه إلا بسد الولادة ، وذلك حين يتنفس المولود الهواء مع الشهيق ، فيجرد بذلك جسمه . ويرجع السبب في الأمراض إلى الصفراء والدم والبلغم . ولا تتولى الصفراء في الكبد ، بل هي سائل يفيض عن اللحم . أما البلغم فليس بارداً كا ذهبت إلى ذلك مدرسة صقلية في الطب ، ولكنه عنصر حار ، وهو علم الحات .

## نظرية الأعداد:

[117] يعرض أرسطوفى عدة مواضع من كتاب ما بعد الطبيعة مذهب الفيثاغوريين فى أن الأعداد أصول الأشياء . ونحن نعلم أن أرسطو ظل تليذا فى الأكاديمية عشرين عاماً ، ولهذا السبب يعرض فى بعض الأحيان مذهب أفلاطون قائلا : « نحن الأفلاطونيين » . وكان أفلاطون متأثرا إلى حد كبير بالمذهب

 <sup>(</sup>۱) اظر م ۲۱۰ ، ۲۱۱ وما بعدهما من هذا الكتاب حيث نكلمنا عن لوقيبوس وترجنا نس أرسطو من كتاب الكون والساد .

الفيثاغورى عن طريق سمياس وسبيس وفيلولاوس وأرخيتاس . ولكن أفلاطون لا يؤرخ للذاهب بمقدار ما يعرض لنا مذهبه هو . أما أرسطو فيؤرخ بمنى الكلمة ، بل يعد أول مؤرخ لتاريخ الفلسفة اليونانية . وما دمنا قد اعتبر نا فيلولاوس الممثل الفيثاغور بين المتأخرين والناطق بلسامهم ، فما ينسبه أرسطو لهم يمكن أن يعد إلى حد كبير آراء فيلولاوس ، و بخاصة لأنه يذكر أن آراءهم كانت معاصرة لآراء أصحاب الذرة . وقد ذكر نا من قبل نص أرسطو في السياء الذي يقول فيه ، « جسل لوقيبوس وديمقر يطس وكذلك الغيثاغور يون من جميع الأشياء أعداداً ، وأن الأشياء نشأ من الأعداد » (١) ولنستم إلى أرسطو يقول في موضم آخر :

وفي زمان هؤلاء الفلاسفة [بريد لوقيبوس وديمقريطس] بل وقبل زمانهم، اقتصر أولئك الذين يسمون بالفيثاغوريين على النظر في العاوم الرياضة وكانوا سببا في تقدمها. وإذ كانوا قد تأثروا بهذا الضرب من العافقد ظنوا أنسباى الرياضة هى مبادىء جميع الموجودات. ولماكانت الأعداد هى بالطبع أوائل همذه المبادىء، فقد رأى الفيثاغوريون بين الأعداد وبين الأشياء الى تكون ونفسد كثيرا من الشابهات أكثر عا يكون بينها وبين النار والأرض والماء (من حيث إن بعض الأعداد هى العدل ، عالمحن الشاب الأعداد من الشابحات الأخرى) ولما رأوا أيضا أنَّ الأعداد تعبر عن خصائص موسيقية وعن ائتلاف النم؛ ولما رأوا كذلك أن جميع الأشياء الأخرى في طبيعها كلها تسكون على مثال الأعداد، وأن الأعداد شبه أن تكون هى الحقائق الأولى المكون ، فقد اعتبروا أن مبادى وأن الأعداد هى عناصر جميع الموجودات ، وأن المهاء بأسرها تناسب وعدد ...... »

ويقول بعد قليل : ﴿ أَمَا الفيثاغوريون فيذهبون إلى أن وجود الموجودات محاكاة

<sup>(</sup>۱) انظر س ۲۱۰ .

mimesis للأعداد ، وهي عند أفلاطون مشاركة metexis ، فلم ينبر إلا الاسم فقط » ۱۸۷ ب ، ۱۰ – ۱۲

ويقول في موضع آخر : ﴿ وَمَا يَتَازَ بِهِ أَفْلَاطُونَ أَنْهُ يَضَعُ الْأَعْدَادُ خَارَجَ para الْأَشْبَاءُ الْفَاغُورِيونَ فَيْدُهُونَ إِلَى أَنَ الْأَشْبَاءُ أَعْدَادُ ، ولا يُضْعُونَ الْأُمُورُ الرياضية كموجودات متوسطة بين الشّل والحسوسات ، ٩٨٧ ب ، ٢٧ – ٢٧

عن إذن أمام ثلاث نظريات فما يختص بالمدد وأنه أصل الأشياء ، وهــذه التفسيرات هي : أولا أن الأشياء فيها أعداد ، وثانيا أنها مركبة حسب الأعداد ، وثالثا أنها محاكاة للأعداد . وبذلك عدل فيلولاوس والمتأخرون من الفيثاغوريين عن القول بأن الأشياء هي الأعداد على سبيل الحقيقة ، كا ميزوا إلى حد ما بين الأعداد والأشكال . وقد ناقش أفلاطون هذه النظريات والتفسيرات ، وأراد أن يخرج برأى جديد فقال « بالمشاركة » ومع ذلك فلم يصلح القول بالمشاركة في المتل لتفسير أصل الموجودات ، أو كما يقول أرسطو إن كل ما فعله أفلاطون أنه غيَّر اسم المحاكاة وجمله المشاركة . ولكن هذه التمبيرات المختلفة تدل على تطور الفكرة من المدد المحسوس المنزج بالشكل الهندسي، كا ذكرنا عندال كلام على فيثاغورس، أى من المدد المادى إلى المدد البرىء عن المادة . ونما يذكر في هذه المناسبة ذيوع " قصة في القرن الخامس بعد الميلاد أوردها ٥ ستو بايوس ٤ يزعم فيها أن زوجة فيثاغورس التي تسمى ثيانو Theano كتبت رسالة تحتج فيها على من ينسب إلى زوجهاقوله: «إن الأشياء أعداد» وتقول إن الرواية الصحيحة: « أن الأشياء مركبة حسب الأعداد ﴾ . والانتحال في القصة والرسالة ظاهر ، ولكنه يدل على أن الفيثاغور بين في العصر المتأخر رأوا القول بأن الأشياء أعداد عبارة عامة جدا ولاتثبت طويلا للنقّد. وقد اضطر النيثاغور بون إلى تغيير فلسفتهم الأولى ، لأن مذاهب الماديين في القرن الخامس كانت قد نضجت سواء عند أنبادقليس وأنكساجوراس ، أو عند لوقيبوس وديمقر يطس ، فذهبوا إلى وجود « مادة » هي العنصر أو الذرة تعد أصل هذه الأجسام المحسوسة ، وأمكنهم بذلك تفسير التغير والكون والفساد . فالجسم المحسوس مركب من ذرات أو أجزاء صغيرة مادية تجتمع بهيئة معينة . غير أن الفيثاغور بين مخالفون الماديين ، و يرفضون قبول نظر يتهم في أن الجسم مركب من وحدات » و يرعمون أنه مركب من أعداد . غير أن التوحيد التام بين المعدد والجسم المحسوس المركب من مادة أصبح غير مقبول لدى المقول ، فاضطروا إلى افتراض الأعداد أصلا للأشياء ، توجد بحسبها ، أو بمحاكاتها ، أو بالمشاركة فيها كا ذهب إلى ذلك أفلاطون . ومعنى ذلك هو المييز (۱) بين الأشياء المحسوسة و بين ذلك أفلاطون . ومعنى ذلك هو المييز (۱) بين الأشياء المحسوسة و بين

هذه المدة ترجع إلى « المعرفة » أى إلى النفس التي تستطيع أن تدرك ما في الأشياء من أعداد ، و بمبارة أدق من نسب عددية . ذلك أننا حين ندرك شيئا من الأشياء لا ندرك مادته في داخل أنفسنا ، و إلا كما انقد أرسطو أنبادقليس وجب أن يكون في أنفسنا حجر حين ندرك الحجر . فالفيثاغوريون يقيمون فلسفتهم في وجود الأشياء من الأعداد على للموفة ، لأن ما يمكن إدراكه من الأشياء هو هذه الهيئة المددية .

<sup>(</sup>١) فى النفرة النى تقلاما عن أرسطو (٩٨٧ - ٧٧ - ٢٦) يغرق بين الفيناغوربين وبين أغلاطون ،من جهة أن الفيناغوربين يذعبون لمل وجود الأعداد وجوداً حقيقاً مستقلاً عن الأشياء ، أو خارج الأشياء الحسوسة ، أما أفلاطون فلأصداد متوسطة بين المحسوسات وبين المثل ، أي لاتوجد خارج الهسوسات .

والعشرة (۱) Dekad هي العدد الأساسي عند فيلولاوس ، لأنها أكل الأعداد . وفي «الهديكاد» أو العشرية تفسير جميع الوجود ، بما يدل على امتزاج النظرية الرياضية بالتصوف . ويرجع السر إلى اختيار هذا العدد إلى أمرين : الأول أنه أقرب إلى الطبيعة ، لأن جميع الناس على اختلاف أوطانهم يعدون بالطريقة العشرية بالطبع ؛ والشاني أنه قائم على خواص تميزه ولا توجد في غيره ، لأنه مجموع الأعداد الأولية والمركبة وهي 1+7+7+2=1 وهذا العدد هو الذي كان يسمى في زمن فيناغورس « تتراكتيس » وكانوا يحلفون به كاذ كرنا . فمن الواحد إلى الأربعة توجد أصول الموجودات جميعا ، وهي النقطة ، والخط ، والحسم . قالواحد هو النقطة ، والاثنان الخط ، والثلاثة السطح لأن المثلث أول السطوح ، والأربعة الجسم يتركب من أربعة سطوح ، ويسمى المرم الجسم يتركب من أربعة سطوح ، ويسمى المرم . Tetrahedron . ولهرم أربعة أسطح وستة أضلاع ومجموع ذلك عشرة .

ولكى نفهم كيف بجمل الفيناغوريون النقطة هى الواحد ، بجب أن ترجع إلى فكرتهم عن « أصول » الأعداد ، ونحن سنى بالأصول المسنى أى الأعداد مى « النرد والزوج » وهما أصلان للأعداد وللأشياء جيما، لأنها بمثلان المحدود واللاعدود [ apeiron ] فالزوج هو اللاعدود والفرد هو المحدود » وهو الواحد . وفي ذلك يقول أرسطو في كتاب مابعد الطبيعة والمحدود » وهو الواحد . وفي ذلك يقول أرسطو في كتاب مابعد الطبيعة . ٢٠- ١٠ .

<sup>(</sup>١) العشرة باليونانية « ديكا Deka » ، والقصود بديكاد هو مبدأ العشرة أي العشرية. (٢) انظرمابند الطبيعة ١٩٨٦ - حيث يقول أرسطو : « إن أصول الأعداد هي أسطقمات جميع الأشياء panton Stoicheia »

و وقد تكلم الفيثاغوريون أيضا عن مبدأين ، ولسكنهم أشافو ا إلى ذلك هذا القول الذي يختصون به ، وهو أن الحدود [peras] أو الواحد [to en] واللا محدود [apeiron] ليسا فيا يعتقسدون صفتين تحملان على الوجودات الأخرى كالنار والأرض أو أى عنصر آخرمن هذا القبيل ، بل اللامحدود بسينه والواحد بسينه ها جوهر الأشياء . وهذا هو السبب في أن العدد هو جوهر جميع الأشياء . ي (١)

فالمحدود واللامحدود ، أو المتناهى واللامتناهى ، هما المبدآن عنـــد الفيثاغور بين لتفسير الكون ، فهناك مادة لامتناهية تحدها المتناهيات وهي المدد الفرد . والزوج لامحــدود لأنه حين يقــم قسـين لا يبقى منه شيئا بل يترك فراغًا ، أو كما يقول ستوبايوس : ﴿ حين يقسم العدد الفردى إلى قسمين متساويين تبتى وحدة في الوسط، أما حين بقسم المدد الزوجي قالباقى خلاء ، ولا يوجد عدد ، مما يدل على نقصه ». وقد رأينا عند الكلام على فيثاغورس كيف كانوا يعدون بالحصى فيشغل الشكل سطحا هو ﴿ الخورا ﴾ وهذا السطح هو اللامحدود . وقد وحدوا بينه وبين الهواء وبين الظلمة ، وكان اللامحدود عندهم حقيقة موجودة تقوم بذاتها . وليس اللامحدود عند فىلولاوس هو الهواء ، ولكنه « الأسطنس ، مستميرا فلسفة أنبادقليس . فإذا كان الأصلان ها اللامحدود والمحدود ، فالنقطة والخط والسطح هي الحدود التي تحد هذا اللامحدود. وليست النقطة حدا أو لاحدا ، و إما هي تمرة امتراج المحدود باللامحدود ، فهي أول وحدة ، بدلا عن الصفر الرياضي . والنقطة عنمه الفيناغوريين 'بُمَّد' واحد ، وللخط رُبِّمدان ، والسطح ثلاثة أبعاد . من أجل ذلك كانت النقطة هي الواحد ،

<sup>(</sup>۱) فى تضير مابعد الطبيبة لابن رشد نجد هذه النرجة القديمة : « فأما الفيناغوريون فقالوا: إن للبادى اثنان على هذه الجمهة بسينها وهى التي وضعت لهم . والذى يختصون به فالقول بالنهاية والواحد وغير للتناهى . ولم تجر عادتهم بتسمية شىء آخر طبيعة مثل النار والأرس وما أشبه ذلك بل غير التناهى نتسه والواحد بعينيه جوهر » .

والخط الاتنان ، والسطح [أى المثلث] الثلاثة ، والهرم [أى أول جسم] هو الأربعة المحسمات الحسمة :

[117] ويفسر فيلولاوس الموجودات الطبيعية في هذا الكون بأشكال مجسة خمدة هي: المرم ، والمكعب ، والمثن ، وذو السرين وجها ، وذو الاثنى عشر وجها ؛ وهي كلها مجسة . وعمن مجمد هذه النظرية مبسوطة في محاورة طياوس ، حيث يصل بين هذه الأشكال وبين العناصر الأربعة ، فذرة النارهي المرم ، وذرة المواء المثن ، وذرة الماء ذو العشرين وجها ، وذرة الأرض المكعب . وهذا يدل على الصلة الوثيقة بين هذا المذهب وبين مذهب أنبادقليس . ولكن أين الشكل الخامس، وهو ذو الاثنى عشر وجها ؟ وسوف نتحدث عن هذا الشكل فيا بعد ، لأن له منزلة خاصة في فلسفهم . وها عمن نكتب هذه الأشكال الجسمة مع أسمائها البونانية، والأرقام التي تدل على عدد سطوحها مبتدئين بالنار ، فتمول :

tetrahedron الحرم = الحرم

۱ : الهواء = المنين Octahedron

۱۰ : الماء = ذو العشرين وجهاً Eicosahedron

۲ : الأرض = المكب

Dodecahedron. و ذو الاثنى عشر وجها = ١٢

ونحن نجد في محاورة طياوس وصفاً لجرم السالم ، ولم كانت عناصره أربعة ، وأى هذه العناصر كان أولا ، وذلك حيث يقول :

و والآن فإن ما يتكون لابد أن يكون ذا جرم ، أى مرئيا وملوسا . ولا شيء عكن أن يكون مرئيا بشير النار ، أو ملوسا بغير أن يكون بجسم [أى سلبا] ولا يوجد شيء بحيم بغير الأرض . ولذلك فإن الإله حين شرع في تأليف جرم الكون صنعه من النار والأرض . إلا أنه لايمكن أن يلتم شيئان كما ينبغى بغير شيء ثالث . وأفضل الروابط ما جل هذه الحدود الثلاثة وحدة كاملة يمنى الكلمة ، ومن طبيعة التناسب المخدسي المتصل أن يحقق هذه الغاية أكل تحقيق ...... [إلى أن يقول] ... ولما كان الهالم بحيم الشكل ، وكانت الجهات مرتبطة دائما لابوسط واحد بل بوسطين ، فإن الهالم بحيم الشكل ، وكانت الجهات مرتبطة دائما لابوسط واحد بل بوسطين ، فإن متناسبة بعضها إلى بعض ، مجيث إنه كما يكون النار والأرض ، وجعلها ما أمكن إلى ذلك سبيلا متناسبة بعضها إلى بعض ، مجيث إنه كما يكون النار بالنسبة الهواء، كذلك المواء بالنسبة إلى الماء ، وكا يكون الهواء بالنسبة إلى الماء ، كذلك الماء بالنسبة إلى الأرض . وهكذا ألم الإله بين هيكل العالم المرئى والملوس .... » (١)

قالفكرة الأساسية من تكوين العالم من عناصر أربعة ترجع إلى « التناسب » الذى لا يمكن أن يم إلا بوجود ثلاثة حدود فيا يختص بالأعداد ، وأربعة حدود أى طرفين بينهما وسطان بالنسبة المجسمات ، كا يقول أفلاطون فى طياوس . والمكمب عند فياولاوس يمثل « التناسب المندسي » . فالمكمب له ١٢ ضنعا ، و ٨ زوايا ، و ٦ سطوح ؛ والعدد ٨ هو الوسط بين ١٢ ، ٢ تبعا للتناسب الموسيقي أى الهارمونيكي .

الفلك :

[112] والآن ما أمر الشكل الجامس ، وهو الجسم ذو الاننى عشر وجها ؟ لكى نفهمه لابد أن ننظر فى الفلك كما صوره فيلولاوس ، الذى يصده بعض المؤرخين المحدثين مثل سارتون عالما فلكيا فلم يبحثه إلا تحت هذا الباب ، وعده صاحب الأثر

<sup>(</sup>۱) طیاوس ۳۱ ب .

العظيم في هذا العلم حتى زمان كبار . والحق يرجع الفضل إلى الفيثاغور يين في تصور علم الفلك باعتبار أنه علم رياضي يقوم على التناسب والنظام . وقد ذكرنا من قبل أن فيثاغورس كان يمتقد في كروية الأرض (۱) على خلاف المدرسة الأيونية التي كانت تعتقد أنها أشبه بالقرص الذي يعلقو على وجه الماء أو يسبح في الهواء ، ولو أن فيثاغورس كان يمتقد بأن الأرض مركز الكون .

والجديد عند فيلولاوس أنه رفض نظرية مركزية الأرض ، وذهب إلى أن الشمس هي مركز العالم . والعالم كروى ومهائى ، وفي وسطه النار التي يسميها « بيت العالم » و « منزل زيوس ، أب الآلحة » . وفي هذه النار المتوسطة يوجد المبدأ الذي يحكم الكون ، ذلك المبدأ الذي وضعه الإله خالق العالم . ويدور حول هذه النار المقدسة عشرة أجرام سماوية مقدسة ، وكانها ترقص رقصة جاعية . وأول هذه الأجرام هو « الأنتختون Antichton » أى الجرم المقابل للأرض ، نم الأجرام هو والشمس ، والكواكو الجسة ، والنجوم النوابت .

ولسنا برى هـذا الأنتختون ، ولا هذه النار المتوسطة \_ التى لا ينبغى أن تخلط بيسها و بين الشمس \_ لأن جانب الأرض الذى نميش فوقه مضاد لها باستمرار . و يدور الأنتختون في مقابل الأرض ، وهو مسكون كالأرض ، ولسكن سكان كلا الجرمين لا يرى أحدهم الآخر أبدا ، لأن وجه الأرض يتجه دأعًا إلى الخارج أى بعيدا عن النار المتوسطة وفي اتجاه السكواكب الأخرى ؛ وهذا يدل على أن الأرض ، وكذلك الأنتختون ، يدوران حول محورها كا يدوران حول النار المتوسطة .

ويبدو أن القول بوجود الأنتختون كان فرضاً من الفروض لنفسير ظاهرة الكسوف والخسوف، ذلك أن خسوف القمر يرجع إلى توسط الأنتختون بين (١) انظر ماسية. مر ٨٨ من هذا الكتاب .

الشمس والأرض . ويذهب أرسطو إلى أن افتراضهم إياه إنما يرجع إلى وغبتهم فى إكال عدد الأجرام السهاوية عشرة .

ومعذلك فنحن نقراً فى آخر محاورة فيدون أن سقراط يصف الأرض أنها مركز السالم ، و يؤمِّن سمياس تلميذ فيلولاوس على هذا الكلام مما يناقض نظرية فيلولاوس. وتفسير ذلك أن سقراط يبسط نظرية الفيثاغوريين القديمة ؛ ولكن قيام الأرض فى وسط الساء على أساس التوازن فقط ، ودون أن تعتمد على الهواء ليمسكها ، يعد من النظريات الجريئة الجسديدة فى القرن الخساس ، والتى ترجع ولا ريب إلى فيلولاوس .

غير أن النظرية القائلة بأن الشمس هي مركز العمالم لم تحظ بالانتشار ، لأن أرسطو الدية مركزية الأرض، وأخذ الناس بتعاليم أرسطو أو المعلم الأول ، حتى جاء كو برنيق فأحيما تلك النظرية الفيشاغورية التي ترجع إلى فيلولاوس ، ويعترف كو برنيق بأرف الفضل في كشف نظريته يرجع إلى ما قرأه عنه الفيثاغوريين (1).

و يحدثنا مقراط كذلك في آخر فيدون (٢٠ أننا إذا نظرنا إلى الكرة الأرضية من خارج أو من أعلى ، لرأيناها تشبه كرة مصنوعة من اثنتي عشرة قطمة من الجلد . وهذا هو المجسم ذو الاثنى عشر وجها Dodecahedron الذي أخرنا الحديث عند والسر في ذلك أن هذا المجسم أقرب الأشكال المندسية إلى الدائرة . ويبدو أن هذا التشبيه الذي يمثل العالم بالكرة للصنوعة من قطع كثيرة كان مألوفا عند الفيناغوريين . فني الجمهورية يشبه أفلاطون هيكل العالم ببناء السفينة ، ذلك أنها أشبه بنصف دائرة يجمع خشبها كا يلتم الجلا في الكرة .

<sup>(</sup>۱) انظر برنت: فبر القلسفة ص ۲۹۹ . (۲) انظر فيدون ترجة زكى نجيب عمود ص۲۸۸

و يذهب أيتيوس فيا رواه عن فيلولاوس أن هــذا الشكل عبـــارة عن محيط العالم كله .

وقد ذكرنا عند الكلام على فيثاغورس أنه شبه حركات الكواكب بالأنهام الموسيقية وتحدث عن موسيق السهاء ، وسادت هذه الفكرة فى القرن الخامس مع كثير من الدقة . ويقول أرسطو نقلا عن الفيثاغوريين إن الأجرام السهاوية تصدر فى تحركها أنهاما موسيقية ، يتحدد العليظ والحادمها تبعا لسرعة حركها وأبعادها . وتمثل هذه الأباد السلم الموسيقى ، أى الأوكناف (1) .

<sup>(</sup>١) يُعلَق الأوكتاف على بجوع النفات في السلم الوسيةي ، أو على الجواب فقط

#### السفسطائيون

### معنى السفسطاني :

[110] ظهر فى القرن الخامس قبل الميلاد طائفة من المعلين يعرفون باسم السفسطائيين . و لم يكن هذا الاسم معروفا من قبل فى القرن السادس ، بل كان الذائع على الألسن اسم الشاعر والسكاهن والطبيب والعراف والفيلسوف . وقد رأينا عند السكلام عن فيلولاوس أن اسم الفيلسوف كان معروفا فى حلقة الفيشاغوريين فى مدينة طيبة . ورأينا كذلك أن زينوفان كان ينشد الشعر كاكان كان ينشده الشعراء مثل هوميروس وهزيود . ولما بدأ لقب المفسطائى يشيع على الألسن لم يكن مدلوله واضحا تمام الوضوح . ومن أجل ذلك تساءل سقواط فى محاورة السفسطائى ، عن تحديد القصود من ثلاثة اصطلاحات جارية وهى: السفسطائى ، والقيلسوق .

تدور الحاورة بين ثيودورس وتبتياتوس وسقراط وشخص غريب من إيليا . وقال الغريب الإيل \_ وهـذه إشارة من أفلاطون لها دلالها ، لأن السفسطاليين كانوا أغرابا عن أثينا \_ إن طائفة السفسطاليين التى نبحث عنها ليس من اليسير عديدها أو تعريفها . وهـذا يدل على أن صنى السفسطائى فى ذلك الوقت لم يكن عدداً . ثم شرع المتحاورون يتباحثون فى معرفة مدلوله ، وانتهوا إلى ست صور مختلفة يمكن أن تقال على السفسطائى ، وهى على الترتيب أنه صائد، وتاجر ، وبائم ، وصانع ، ومجادل ، ومعالج .

وتجتمع هذه الماني كلها في أن صاحبها يمالج فنامن الفنون ؛ والفنون إما أن

تكتسب وإما أن تبتدع ؛ والتي تكتسب بالتعلم والمحاكاة هي كالتبعارة والحرب والصيد . والصيد على أنواع ، فنه اقتناص الأحياء ، ومنه صيد غير الحي . وصيد الأحياء أنواع ، مثل صيد السمك في البحار ، والطيور في الهواء ، والدواب على ظهر الأرض ، وذلك بضروب مختلفة من الشباك والفخاخ والصنائير . و بين الصائد والسفسطائي نسب ، فالأول برتاد الأرض أو البحر ، والثاني يختلف إلى أنهار الثروة ومراعى الأغنياء من الشباب ليقتنص الحيوانات المستأنسة ، ذلك أن الإنسان حيوان مستأنس يمكن أن يقتنص . فالسفسطائي صائد ، وفنه كسى ، وصناعته اقتناص الناس من ذوى الحسب والمال ، وذلك بأن يقدم إليهم علما في مقابل أن يأخذ مبلغا من المال أجراً على تعليمه . فهذا معنى أنه صائد .

والتجارة على ما كانوا يفهمونها فى ذلك الزمان تقوم على تبادل السلم ، فعى أخذ وعطاء بين ما تنتجه للدن ، وهى على ضر بين : فبعضها طمام ينفع للأبدان ، وبيضها الآخر غذاء للأرواح ، كالمحائيل والنقوش التى تباع للتسلية ، ويسمى صاحبها تاجراً أيضا ، كالذى يبيع اللحم والنبيذ . ومن هذا التبيل تجارة العلم ، وهى غذاء الروح ، ويتنقل صاحبها من مدينة إلى أخرى ؛ والسفسطائي هو المخصوص بالتجارة فى نوع من أنواع العلم ، هو فن السكلام والعلم بالفضيلة . فهو تابع بضاحته السكلام .

 <sup>(</sup>١) حسفا للمن هو الذي نجنه في أول عاورة بروتاجوراس (٣١٣) حيث يقول سقراط
 أليس السفسطائي هو الذي يتجر بالجلة أو بالتبيزئة في الروح ، وبينو لى أن هذه هي طبيعته »
 ونحن نبلم أن عاورة بروتاجوراس أسبق من هذه الحاورة .

فإذا استقر السفسطائى فى إحدى المدن ، ولم يعد يستجلب بضاعته من المدن الأخرى ليتجر فيها ، بل أخذ يصنع هـذه البضاعة ليبيمها فهو بائع ، وهوصانع كذلك ، وهو فى كلتا الحالتين يبيع العلم بالفضيلة .

والفن الذى يبيمه هو فن الجدل ، وهو على نوعين : الأول عام عبارة عن خطابة طويلة يُرَدُّ عليها بخطابة أخرى طويلة ، وتعقب ذلك مناقشة عامة تدور حول العدل والظلم ؛ والنوع الثانى جدل خاص يتجزأ إلى أسئلة وأجوبة ، ويسمى الحوار .

ويضيف الغريب الإيلى بعد ذلك أن أم هذه الصفات الست هي صفة الجدل ؛ ثم يوجه فقداً لاذع السفطائيين يقوم على أساس فلسنى ، وخلاصته أن السفطائي يزعم العلم بكل شيء ، وهذا شيء لا يمكن أن يحسنه ولا أن يحصله ، ولذلك فإن المرفة الموجودة عنده هي معرفة بالظاهر فقط لا بالحقيقة ، وهذا الحميز بين المرفة الحقيقية والمرفة الظاهر بة هو الذي أصبح فيا بعد أساساً لتعريف السفسطة بأنها هي الحكة « الموهة » ، أى الحكة التي تبدو عليها سياء الحقيقة وليست منها في شيء . إنه « يحاكي » الحقيقة ، فهو مقلد ، ومشبه ، وساحر أيضا يحلب الألباب . ومن هنا كان فن السفسطائي شبيها بالرسام المذي يصنم بريشته صوراً نشبه الحقيقة ، ولكنها ليست الحقيقة .

 <sup>(</sup>١) نلاحظ اتباع أفلاطون في بيان منى المفسطائي طريقة ه النسمة الثنائية ، دائما ، فالفن مكنسب ومبتدع ، والعبد اقتناس الحي أو غير الحي ، وهكذا

## حول محاورة السفسطالي :

[١١٦] وقد أجم النقاد المحدثون على أن محاورة السفسطائي من المحاورات التي كتبها أفلاطون في أواخر حياته ، فهي تأتي قبل السياسي وفيليبوس ثم النواميس، وذلك على أساس أبحاث أساويية . ويرجح « تياور »(١) أن هذه الجموعة الأخيرة من المحاورات لم يكتبها أفلاطون إلا بمد إقامته الثانية في صقلية ، أي بمد عام ٣٦٠ ق . م . وقد رأينا في افتتاح المحاورة أنه كان ينوى الكتابة عن ثلاثة موضوعات هي السفسطائي ، والسياسي ، والفيلسوف ، ولكن المحاورة الخاصة بالفيلسوف لم تكتب قط . هناك إذن صلة وثيقة بين الشخصيات الثلاثة تستدعى المميز بيمهم ، وهذا ما فعله أفلاطون في محاورة المفسطائي ، واجتهد في تحديد معنى هذه الشخصية حتى تتميز عن غيرها من الشخصيات . ومع أن الحاورة لا تتحدث عن السفسطائي إلا في للقدمة فقط ، وتتسم في جلمها بسمة منطقية ، وتمضى في نقد فلسفة بارمنيدس (٢)، إلا أن هذه القدمة البسيرة تلتى ضوءا كبيرا حول هذا الموضوع الجديد الثاثك ، ونمني به ظهور طائفة السفسطائيين على مسرح الحياة اليونانية . و إذا كان أفلاطون فى عام ٣٦٠ ق . م . على أقل تقدير ، وهو العام الذى كتب فيه المحاورة بوجه التقريب ، لم يستطم أن يحزم برأى حول تعريف السفسطائي ، فهذا دليل على صعوبة البحث والتحديد، الذي نشأ من عدم استقرار السفسطائي

<sup>(1)</sup> Taylor: Plato, the man and his work. p 371 (۲) لـا رأى يخالف تيلور في موضوع هذه المحاورة ، هو أن قند بارمنيدس ليس مقصوها باتنات هنا ، بل المقصود جدل جورجياس . وسنين ذلك عند السكلام على جورجياس فيا بعد .

على صفة معينة ، وعلى التطور السريع لهذه الطائفة التي ظهرت فى النصف الأخبر من القرن الخامس لضرورات اجماعية وسياسية وثقافية .

# شخصية السفسطاً في واسمه :

[117] مهما يكن من شيء فقد ظهرت شخصية جديدة أطلق الناس عليها اسم السفسطائي . ويقول في ذلك ه جومبرز » : «كان الإغريق يفضل أن يتعلم سماعاً على أن يأخذ العلم عن طريق الكتب . وأخذ الشاعر يختني شيئا فشيئا ليحل محله وجه مجديد . ذلك هو « السفسطائي » الذي كان يلبس في أوليمبيا وفي كل مكان الساءة الأرجوانية نفسها التي كان يلبسها الشاعر ، ويحضر الأعياد المظيمة نفسها ، و يلقى خطبا مبتكرة ومواعظ بدلاً من القصائد القديمة التي كانت تصور البطولة » (۱).

كان السفسطائى إذن يمتاز بلبسة خاصة تميزه عن غيره من الناس ، وتطبعه بطابع خاص ، إلى جانب المميزات الأخرى التي سوف نذكرها فيما بعد .

و يسى السفيطائي باللغة اليونانية سوفستيس Sophistes وهي لفظة مشتقة في الأوضح من سوفوس sophos يمنى حكم . والسفيطائي هو الحاذق أو الماهر في فن من الفنون ، ولذلك أطلق على كبار الشعراء والفلاسفة والموسيقيين بل على الحكاء السبعة (<sup>77)</sup> . ولم يكن الاسم في أول أمره بغيضا ، وإلا فلم يكن بروتاجوراس والذين

<sup>(</sup>۱) جومبرز : مفسكرو الاغريق ـــ الجزء الأول ص ٤١٧ . ويشير للؤلف هنا إلى هبياس يوجه خاس ، ولمننا نعرف أكان جميم المفسطاتين يمتازون بيزة خاصة أم لا .

 <sup>(</sup>۲) يطلقه بندار على الشعراء ، وأوربيسدس على للوسيقين ، وهيرودوتس على الحكياء السبعة ، وأبتراط على الفلاسفة الطبيعين .

عاصروه وجاءوا بعده مباشرة يختارون هـ ذا الاسم عنوانا عليهم . أما المعنى البغيض ، والذى شاع عند أرسطو وفى غصره ، فلا ينطبق على الرعيل الأول من السفسطائيين مثل بروتا جوراس وجورجياس و بروديقوس

### مهاجمة السفسطائيين:

[11۸] أما المنى الفنى الذى يدل على المملم المحترف فلم يشع إلا فى أواخر القرن الخامس، بعد أن انتشرت حركة المعلمين فى أنحاء المدن اليونانية ، وامتازوا بالتجول ، والوفود بوجه خاص إلى أثبنا ، وأخذ الأجر على التعليم .

وهناك أسباب أربعة يفسر بها و جومبرز ، تحول الناس عن السفسطائيين وشيوع المعنى البغيض عهم . الأول أن كل محاولة لاستجلاء غوامض الطبيعة وكشف أسرارها كانت تقابل بعدم الثقة من أهل التقوى والورع الذين كانوا يتمسكون تمسكا قويا بالدين والتفسيرات التي جاءت في الأساطير ونسبت إلى الآلهة اليونانية . ولذلك كان الفلاسفة الطبيعيون بعيدين عن روح الشعب ، فلما ذاع عن أنكساجوراس تفسيره الأجرام الساوية بأنها حجارة حوكم من أجل ذلك . حتى إذا تناول السفسطائيون بالبحث الأمور الإنسانية ، مثل أصل الفة والأخلاق وقوانين الدولة ، أصبحوا أكثر تعرضا لكره الشهب و بنض المحافظين . والثاني أن اليوناني كان مجتم النرعة الأرستقراطية ، وينزل أسحاب الحرف الذين يتناولون الأجر منزلة أدنى . ومن المعروف أن أهل أثينا كانوا ينقسمون ثلاث طبقات على التوالى ، طبقة المواطنين ، والأجانب ، والأرقاء . وكان السفسطائيون أجانب عن أثينا ، فضلا عن تناولهم الأجر ، والثالث أن القادرين على وفع الأجر هم الثلة القليلة من فضلا عن تناولهم الأجر ، والثالث أن القادرين على وفع الأجر هم الثلة القليلة من

الأغنياء القادرين ، وأصبح جمهور الشعب محروماً من ذلك التعليم ، فِنقد بذلك سلاحا قويا يحتاج إليه فى التعبير عن أفكاره والدفاع عن آرائه . والسبب الرابع ممارضة شخصية من أقوى الشخصيات فى تاريخ الفكر وهى شخصية سقراط ، ثم تبعه أفلاطون فى المحاورات ، فكان فى ذلك القضاء للبرم عليهم (١).

### ممارضة سقراط:

[119] والمروف أن سقراط كان مماصراً السفسطائيين ، ولكنه عارضهم في قولم بإمكان تعليم الفضيلة ، وعارضهم أكثر من ذلك في أنه لم يتناول أجرا على التعليم . وكيف يأخذ أجراً على شيء يعترف أنه لا يملكه ، فقد أثر عنه قوله : إنه لا يعرف إلا شيئا واحداً وهو أنه لا يعرف ، وكان يزع الجهل ويناقش الذي يحاوره عن يدعى العلم حتى يوقعه في التناقض ، ويبين له جهله . ويذهب سقراط إلى أنَّ الشخص الذي يملك العلم لا يستطيع أن ينقله لغيره ، ولذلك لا يستحق أجراً . ولكننا نجد في محاورة السحب لأرستوفان (٢٠) وهي التي مثلت عام ٢٠٤ ق . م ، أنَّ سقراط صاحب مدرسة يعلم صناعة البيان ليتخلص من الدين أمام الحكة . ولم يفذهب إلى مدرسة سقراط يتعلم صناعة البيان ليتخلص من الدين أمام الحكة . ولم يكن سقراط صاحب مدرسة ، ولم يؤثر عنه تناول الأجر على التعليم ، ولكن أرستوفان اتخذه عنوانا على السفسطائيين لشهرته في أثينا ، ولنرابة أطواره . فهذا أرستوفان اتخذه عنوانا على السفسطائيين لشهرته في أثينا ، ولنرابة أطواره . فهذا

<sup>(</sup>١) جومبرز : مفكرو الإغريق ، الجزء الأول ص ٤١٦ ـ ٤١٨ .

<sup>(</sup>۲) انظر كتاب و في حالم الفلسفة » م ۲۵ ـ ۳۳ ـ ۳۳ ـ تأليف أحد نؤاد الاحواني ، حيث يوجد ملخص حسفه التثبلية . ولا بعد التفاد حذه التمثيلية مصدراً من مصادر فلسفة سقراط ، لأن أرستوفان لا يصور حقيقته بمقدار ما يتخذ منه مادة الفكاحة . وفيها نجدستر الح مشتثلا باللم الطبيعى وحفا صحيحاً نه ابتدأ في شبابه يشعل هفا العلم ، ثم عدل عنه ، كما يروى أفلاطون في عاورة فيدون

زينوفون في مذكراته بحدثنا أن سقراط وأنطيفون السفسطائي كانا يتحاوران ، فقال أنطيفون لسقراط: « إلى لأعدك رجلا عاديا ياسقراط ، ولكنك لست بأى حال حكيا ويبدو لى أنك مدرك لذلك . لأنك لا تطلب مالا من أى شخص يلتحق بك ، مع أنك إذا اعتبرت عباءتك أو منزلك أو أى شيء آخر بملك ذا قيمة ، فإنك لن تهبه لأى شخص بدون مقابل ، بل تقتضيه ثمنه كله . فن الواضح إذن أن علمك إذا كان يساوى شيئا فينبني أن تأخذ عليه من الأجر ما يساويه . . . ، » فهذه شهادة أحد السفسطائيين في سقراط ، وأنه كان يأى تناول الأجر على التعليم . ولننظر الآن في حواب سقراط ، وكيف كان بعد أخذ الأجر ضرباً من «البغاء » العلى ، قال :

« محن نعقد فيا بيننا يا أنطيفون ، أنه من للمكن استغلال الجال أو الحكمة على السوا، بشرف أو مع عدم الشرف ؛ ذلك أن أحداً إذا باع جاله بالمال لمن يطلب شراء قالت الناس عنه إنه عاهر أو بغى ذكر . أما إذا انحد المرء صديقاً عن يعجب بالفضيلة والشرف ، فنعن نعده حكيا . وعلى هذا النعو أولئك الذين ببيعون حكمتهم بالمال لسكل من يشتريها منهم يقال عنهم سفسطائيون ، فكا تهم بنايا للحكمة . أما من يتخذ له صديقاً يعرف أنه يستحق الصداقة ، فيعلم جميع الحير الذي يعرفه ، فإنه يسلك السبيل الذي يعرف منه مواطناً صالحاً شريفاً . . . . (١٠ م .

وهنا نضم أيدينا على محور الخلاف بين ستراط والسفسطائيين ، نعنى تكوين المواطن الصالح ، أو النظر إلى صالح الدولة ، أو المدينة باصطلاح اليونانيين . وهـذا البحث هو الذى أصبح حجر الزاوية فى فلسفة أفلاطون ، فكتب من أجله أعظم المحتبد : الجمهورية والنواميس .

<sup>(</sup>١) مذكرات زينوفون ، الكتاب الأول ، الفصل المادس ١١ \_ ١٤.

#### سياسة المدينة:

[١٢٠] والمدينه تكون فاضلة بأهلها وقوانينها ، أي بالإنسان الذي يعيش فيها ، و بسلك سبيل الخير ، ولا يفسد في الأرض، و يسمرها بالممل الصالح . وقد ظهر التفكير في المدينة ، وفي الإنسان الذي يسمرها ، وفي القوانين التي تخضم لها في القرن الخامس قبل الميلاد ، عقب انتشار الديمقراطية التي تفسح الحجال لكل مواطن في المدينة أن يشترك في حكمها اشتراكا فعليا ، وأن يبدى رأيه في قوانينها . ولم يكن الأمر كذلك إبَّان الدكتاتوريات المستبدة في القرن السادس . أما منذ القرن الخاسس ، منذ دستور كليستينس الذي بدأ المل به عام ٥٠٧ ، فقد أنشئت جمية تشريعية تتكون من مجوع المواطنين الذكور بالمدينة ، وإلى جانب هــذه الجمية يقوم مجلس تشريعي منتخب، وكذلك محكمة قضائية (١) . ولم يكن اشتراك الشعب قاصرا على الحكم والقضاء فقط بل على الفنون أبضا ، إذ كانت تنتخب هيئة من عشرة أشخاص الحكم على أحسن النميليات. وسادت هذه الروح الديمقراطية معظم المدن الإغريقية، ولكما في أثينا كانت أعظم . هذا إلى أن أثينا أصبحت قبلة الأنظار ، وامتازت في عهد بركليس بسمو حضارتها في شتى نواحي الفنون والآداب، وهــذا هو السر في تدفق العلماء من كل فن على تلك المدينة ، وفي ورود طائفة المعلمين إليها يعلمون أهلها صناعة الكلام وفن البلاغة لحاجة المواطنين إلى هذا الفن في التقدم إلى الانتخابات. لذلك كان ظهور السفسطائيين الذين بعلمون الناس الخطابة وفنون السياسة ، ونعني بالسياسة حكم المدينة ، استجابة طاجة اجماعية ، وصدى العصر نفسه .

فقد كانت خاجة الأغنياء إلى التعلم شديدة لتحقيق أغراضهم الخاصة ، وعلى

<sup>(</sup>١) انظر كتاب تطور الفكرالسياسي تأليف ساباين وترجمة حسن جلال العروسي س • ومابعدها.

رأسها التخلص من الانهامات التى توجه إليهم أمام الححاكم الشعبية و فكان لابد لهم من إتقان فن الخطابة والجدل ، للدفاع عن وجهة نظرهم ، وكسب قضاياهم . يضاف إلى ذلك أن امتلاك ناصية البيان يجملهم يقبضون على أزمة الانتخابات ، فيفوزون بالمقاعد ، ويستأثرون بالسلطان .

و إذ كانت هذه هى حال الدولة اليونانية من مشاركة جميع للواطنين فى المدينة فى الحكم ، فلا بد من تهيئة أهلها لهذه المشاركة ، وذلك بضرب من التعلم يلائم هذا الاشتراك الفعلى . ولهذا السبب أنشقت المدارس من قديم فى بلاد اليونان ، وكنب الفلاسفة فيا بعد يحددون التربية وأغراضها ومناهجها ، كما فعل أفلاطون فى الجمهورية وأرسطو فى السياسة . ومن جملة أغراض التربية معرفة « قوانين » المدينة .

### الطبيعة والتقاليد:

[171] وكان الفلاسفة الطبيعيون في القرن السادس يسعون إلى معرفة القانون و الطبيعة » . الطبيعي الثابت الذي تخضع له الأشياء . وكانوا يسمون هذا القانون و الطبيعة » . فلما أخسد المفكرون يهتمون بالأمور الإنسانية تساملوا أتخضع هذه الأمور لقانون ثابت ، ولها طبيعة كالأشياء الطبيعية ، أم تختلف عنها وتخضع للعرف والتقاليد . ومن هنا نشأ التقابل بين الطبيعة والتقاليد ، أما الطبيعة فتوانينها ثابتة على الرغم من التغير الذي يلحق الا عجسام الحية وغير الحية ، فالشجرة تكون بذرة وتنمو ثم تردهر وتموت بعد ذلك طبقا لنظام ثابت . وقد تسلمل الطبيعيون الأولون عن و المادة الأولى » التي تعد الجوهر الثابت وراء التغير الظاهر . غير أنَّ سأر الفلاسفة الطبيعين كانوا يخلعون على الأشياء الطبيعية الصفات الإنسانية ، التي تعلمون شيئا الأساطير الإلمية ، و بخاصة صفة و المدل» ولكن الفلاسفة أخذوا يتخلصون شيئا

فشيئا من هذه الأفكار الأسطورية، وشرعوا يميزون تمييزا واضحاً بين الأشياء الطبيعية وبين مظاهر السلوك الإنساني. وساعد على ذلك ظهور طائفة من الكتاب أخذوا يصفون الشعوب المختلفة ونظمهم التي يخضعون لها، ونخص بالذكر مبهم هيرودونس الذي طاف بكثير من المدن والدول، ووقد إلى مصر وذهب إلى بابل والفرس، ودون ما شاهده وسمعه من أخلاق أهل تلك المدن وعاداتهم وتقاليده ودياناتهم ونظمهم في الحكم، فلمس بذلك اليونانيون أنَّ التقاليد متغيرة، وهي من وضع الإنسان، على عكس الأشياء الطبيعية الثابتة في كل مكان، فالنار تشتمل وحرق في المسركا تنمو في مصركا تنمو في مصلكا تنمو في مقلية.

انتصار أثينا على الفرس

[۱۲۷] بضاف إلى ذلك أن اليونانيين لم يتأثر وا بكتابات المؤرخين ومشاهداتهم فقط ، ولكنم أحسوا بقدرتهم الإنسانية في الكالتجربة الواقعية التي هزموا فيها الفرس هزيمة منكرة عام ٤٨٠ ق . م . وفي ذلك يقول باركر في كتابه و نظرية الإغريق السياسية (<sup>11)</sup> » : و يمكن أن نلاحظ أن الحروب الفارسية أصابت سلطان دلني بضر بات ثقيلة ، وكان لها أثر كبير في إضاف نير الدين على المقل اليوناني . فقد وقف أبوللون محايداً في خزى . ويقول زيمرن فيا ينقل عنه باركر : « لقد كان الفضل للناس لا للآلمة في إنقاذ بلاد اليونان . وحلت النزعة الإنسانية محل الدين . وأخذ سوفو كليس ينشد في تمثيلية أنتيجونا قائلا : الإنسان من بين الأشياء القوية أقواها جميعاً . . . لقد علم نفسه الكلام ، والتفكير السريم ، وسكني المدائن » .

وعرض أرسطو في كتاب السياسة لأثر الحروب الفارسية في تحرير الفكر ، والحث على الدراسة ، واعتزاز الإغريقي تبقسه واستقلال شخصيته ، فقال بصدد النهي عن

<sup>(</sup>۱) س ۵۷ ، ،

تعليم المزمار ما يأتى: «كان القدماء على حتى فى تحريم العزف على للزمار على الشباب والأحرار ، ولو أنهم أباحوا ذلك فى بعض الأحيان . ذلك أنهم عندما حسلوا ثروة تميل بهم إلى الفراغ ، وأحسوا باستيازه ، كا اعتزوا بأنفسهم قبل حرب الفرس و بعدها ، أقبلوا فى حاسة على البحث فى سأثر ضروب المعرفة بغير تمييز بينها ، وهكذا أدخلوا المزمار فى جملة التعليم . . . . » (1)

ثم حدثت النعيرات السياسية عقب حرب الاستقلال ، واكتسبت أثينا منزلة كبيرة بين المدن اليونانية لحسن بلائها فالدفاع عن الوطن ، وأصبح المجلس التشريعى في أثينا والمجالس الديمراطية الأخرى منابر يعبر فيها الشعب بحرية عن أفكاره ، ويثبت مقدرته على التفكير . وفي ذلك يقول باركر : «كانت مهمة السفسطائيين أن يعبروا عن هذا الوعى الجديد وأن يشبعوا الحاجة العملية إلى أفكار جديدة و إلى أسلوب جديد يقدمون فيه هذه الأفكار » (٢) .

## تشعب تعاليمهم:

[۱۲۳] فلا غرابة أن نجد بروتاجوراس يلخص هذه النزعة الجديدة في عبارته المشهورة: « الإنسان مقياس الأشياء جيما » . واتجه السفسطائيون إلى تعليم جميع العلوم الإنسانية ، في مقابل العلوم الطبيعية التي كانت محور البحث في القرن السادس وأوائل الخامس . فكان منهم النويون الذين يبحثون في أصل اللغة وأسرارها أهي من ابتكار الإنسان أم من خَلْق الطبيعة ؛ ومنهم المناطقة الذين

<sup>(</sup>١) السياسة ١٣٤١ ا، ٢٠ ـ ٣٢ .

<sup>(</sup>٢) باركر : نظرية الإغريق السياسية ، ص ٥٧ .

ينظرون فى استخلاص النتائج من المقدمات ، وفى تركيب العبارة ؛ ومنهم الأدباء الذين يشرحون أشمار هومير وس وهزيود ؛ ومنهم الخطباء مثل جورجياس الذي كان يخلب الألباب بسحر البيان ؛ ومنهم من كان يبحث فى الأخلاق والسياسة والفن والفلسفة الطبيعية . ولذلك يصعب أن محدد العلوم التي كان المفسطائيون يقومون بتعليمها لتنوعها وتعددها ، فلم تقف مهارتهم عند حد العلوم النظرية فقط ، بل منهم من كان محذق الصناعة أيضا ، فهذا هبياس ظهر فى الألعاب الأولمبية يلبس أردية كلها من صنع يديه ، وكان إلى ذلك شاعرا ورياضيا ، وراويا للاساطير ، وخبيرا بالننون ، ومؤرخا ، وسياسيا .

لهذا السبب لم يتفق السفسطائيون إلا في صفة واحدة اجتمعوا حولها هي أنهم معلمون متجولون يتناولون الأجر على التعليم .

## رأى زللر :

[۱۳٤] ويذهب زلار (۱) إلى أنَّ الأصل فى نشأة السفسطائية هو الموازنة بين التقاليد وصور الحياة المختلفة ، بعد اتساع رقمة اليونان ، ورحلة رجالها إلى شتى البلاد ، واتصالم بالأجانب ، واطلاعهم على الحضارات المختلفة ، بما أثار فى أنفسهم التساؤل عن الحضارة أهى من خلق الإنسان أم من صنع الآلمة . ولذلك لم يكن ظهور أبرز ممثل لها وهو بروتاجوراس من أطراف البلاد اليونانية مجرد اتفاق ، لأن موطنه الأصلى كان على صلة بحضارات كثيرة .

ويضيف زلار إلى ذلك أن السفسطائية تختلف عن الفلسفة الطبيعية في الموضوع

<sup>(</sup>١) زللر : تاريخ الفلسفة الإغريقية ، ص ٧٦وما بمدها .

والمهج والناية . فالسفسطائية فلسفة حضارة لاطبيعة ، وموضوعها الإنسان وحضارته التي أبدعها من دين ولفة وفن وشعر وأخلاق وسياسة . ومهج الطبيعيين قياسي يستخلص النتائج من المبادى و التي يضعونها ؛ أما منهج السفسطائيين فتجريبي استقرائي إذ حاولوا جم أعظم قدر بمكن من المرفة في كل ناحية من نواحى الحياة ، وذلك بملاحظة أخلاق الشعوب وعاداتهم وتقاليدهم. وغاية الفلاسفة الطبيعيين المرفة الذاها ، ولذلك كان محمهم نظريا ، ولا بأس أن مجملوا من تلاميذهم فلاسفة ؛ أما غاية السفسطائيين فسلية ، ولا وجود لم إلا بالإضافة إلى تلاميذهم الذين يتعلمون عنهم فن الحياة والسيطرة عليها ، ومع ذلك لا يتخرج على أيديهم تلاميذ مخلفومهم في المنسطائية .

### تطور السفسطائية :

[١٢٥] ولم تكن لهم مدارس يحتلف إليها التلاميذ ، بل كانوا ينزلون في بيوت أغنياء أثينا مثل كالياس الذي تزل عنده جورجياس ، وكاليكليس الذي تزل عنده جورجياس . و ينتهز صاحب الدار حدد القرصة فيدعو أصابه للاسماع إلى حديث السفسطائي وحواره . وفي بعض الأحيان كانوا يلقون محاضرات في أماكن عامة لفاء أجر للدخول . وكانوا ينتهزون فوصة الألماب الأوليمبية والأعياد اليونانية ليعرضوا فهم على الوافدين من جميع المدن ، كاكان يفعل شعراء الجاهلية في سوق عكاظ .

ولم يكن حال المفسطانيين في أول أمرهم من مثل بر وتاجوراس وجورجياس حال المفالطين طلاب المال بأى سبيل ، بل كانت لهم منزلهم ، ولهم وجهة نظرهم الفلسفية ، وقد كتب عهم أفلاطون في محاوراته يوقرهم ؟ ولكن الطبقة الثانية التي

ظهرت بعد ذلك فى أوائل القرن الرابع وكانوا معاصرين لأفلاطون وأرسطو لم يبلغوا منزلة الرعيل الأول ، ولم تـكن لمم فلسفة حميقة ، واقتصروا على اقتناص المال عن طريق أخذ الأجر على التعليم .

لهذا السب عرّفهم أرسطو بقوله: «والسوفسطائي بعينه معناه أنه متراه بالحكة بانتحاله الحكمة وليست حكمة بالحقيقة » (1) ويضيف أرسطو بعد ذلك: «والسوفسطائي هو الذي يكسب المال من الترائي بالحكمة وليست حكمة بالحقيقة » (1) وأخذ ابن سينا المعنى نفسه فقال في كتاب السفسطة من الشفاء ما نصه: « فالسوفسطائي هو الذي يتراءى بالحكمة ، و يدعى أنه مبرهن ، ولا يكون كذلك ، بل أكثر ما يناله أن يظن به ذلك » .

و بذلك أصبحت السفسطة مرادِفةً المغالطة ، واكتسبت هذا المدنى البغيض . وسوف تتكلم عن بعض أوائل السفسطائيين بمن كان لمم أثر فى تاريخ الفكر ، ومنزلة فى بلاد اليونان .

<sup>(</sup>١) عِن النرجة القديمة \_ نشر عبدالرحن بدوى في منطق أرسطو الجزء التالث ص ٧٤٧ .

<sup>(</sup>٢) أرسطو: النقيطة ، ١٦٥ ٢٠١ – ٢٢ .

### بروتاجوراس Protagoras

حياته :

[ ۱۲۹] نشأ بروتاجوراس في مدينة أبديرا التي كانت ، قراً لديمقر يطس والمدرسة النرية . وليس هناكشك في صلته بتلك المدينة لأن أفلاطون في محاورة « بروتاجوراس» ينسبه إلى أبديرا كا ينسب كل واحد من الحاضر بن إلى مدينته . وتعد هذه الحاورة أوثق مصدر عن حياته ، لأن أفلاطون كان قريب العهد به . وأكبر الظن أن زمان المحاورة يقرب من عام ٣٠٤ ق . م : لأن ابرائس واكزا تتبوس ابنى بركليس كانا من جملة الحاضر بن في بيت كالياس الذي دارت فيه المحاورة . ولماكان نجلا بركليس قد توفيا عام ٤٣٩ ، فقد رجح النقاد أن يكون زمان المحاورة قبل نشوب الحرب البلو بونية مباشرة أي ٤٣٢ .

وفى المحاورة إشارة على لسان بروتاجوراس يقول فيها : إنه بالنظر إلى سِنَّه فهو

كالوالد لجميع الحاضر بن ، وكان عمر سقراط فى ذلك الحين سبمة وثلاثين عاما ، فيكون

بروتاجوراس قد وُلِد حول ١٥ ق م ، ولو أن « تياور » (١) يحدد مولده سنة ٥٠٠ ،

و يجسله معاصراً لأنكساجوراس ، و يعترض على المؤرخين الإسكندرانيين الذين

يجسلون مولده حول عام ١٩٥٥ ق . م ، و ينتى في رواية أفلاطون ولا يجد سببا لرفضها.

و يحن عمل إلى تأييد هـذا التاريخ لأنه يسمح جبول الرواية القائلة بان

بروتاجوراس تلتى العلم على أيدى مجوس الفرس الذين كانوا بصحبة الملك إجرزسيس

 <sup>(</sup>١) تباور أفلاطون ، الرجل ومذهبه ص ٣٣٦ ــ وانظر برنت فى كتابه الفلسفة الإغريقية من طالبس لل أفلاطون ص ١٩٠١، حيث يجمل مولده حول هذا التاريخ أيضا

عام ٤٨٠ ق . م . وكان أبوه من أغنياء مدينة أبديرا وخدم إجزرسيس فى غزوته اليونان ، وحصل فى مقابل ذلك على السياح بتعليم ابنه على يد الجوس . وتذهب بعض الروايات الأخرى التى يحكيها أبيقور إلى أن بروتاجوراس نشأ نشأة فقيرة ، وكان فى صباء عاملا يحتطب الأخشاب ، واتميه ديمقر يطس (١) فأعجب به وألحقه ممه تلميذا ، وعلمه الفلسفة . مهما يكن من شىء فلسنا نعرف شيئا وثيقا عن حياته الأولى سوى أنه من أبديرا .

ثم أخذ فى سن الثلاثين يتجول فى أنحاء المدن اليونانية يعلم بالأجر ، وكان يتناول أجراً مرتفعا فجمع بذلك ثروة كبيرة. فنحن نقراً فى افتتاح محاورة بروتاجوراس أنَّ أبقراط الشاب ابن أبو الودورس ذهب إلى سقراط فى بيته وأخبره بوجود بروتا جوراس فى أثينا، وطلب منه أن يصحبه إليه ليكون وسيطا فى قبوله تليذا. فقال له سقراط: « إذا دفعت له مالا وصادقته لجملك حكما كنفسه » فأجاب أبقراط: « إنى لأود ذلك بحق السهاء! فليأخذ كل ما أملك وكل ما يملك أصدقائى إذا شاه ». ويقال: إن التعليم الذى تلقاه جديرا ويقول سقراط فى محاورة مينون إن بروتا جوراس اكتسب من مهنته بذلك الأجر ، ويقول سقراط فى محاورة مينون إن بروتا جوراس اكتسب من مهنته بأكثر عشر مرات من فيدياس المثال المشهور .

وقد زار أثينا ثلاث مرات (٢٠) ، الأولى عام ٤٤٤ ، والثانية عام ٤٣٣ عند ما نزل في بيت كالياس ، والأخيرة بعد ذلك بعشرة أعوم . واستقبله بركليس في المرة الأولى وتناقشا في مسائل قانونية وسيامية .

<sup>(</sup>١) لذا اعتدنا مولد بروتاجوراس وأناعام ٠٠٠ يسبح من البيد أن يكوز تليذا لاعظر بطس.

<sup>(</sup>٢) أغلب للؤرخين يجملونزيارته أثينا مرتين فقط .

ومما يروى عنه أيضا أن كتابه الذى ألفه عن الآلحة أثار شعور الأنينيين فحوكم من أجل ذلك وصدر الحسكم عليه بالدني ، و بإحراق كتبه في ساحة المدينة ، وذلك عام 253 ق م . ويهدم هذه الرواية ما ذكره أفلاطون عن بروتاجوراس من أنه توفى : « وقد ناهز السمين من العمر بعد أن أختى أربعين عاما يزاول مهنته ، وتمتع خلال هدفه الفترة بسمة عظيمة ، لا يزال يتمتع بها حتى اليوم . (١) » . ولكننا نجهل أين ومتى توفى .

# كتبەونصوصە:

[ ١٣٧] وله كتب كثيرة ، أهمها كتاب عن « الحقيقة » وهو الذى قال فى افتتاحه : « الإنسان مقياس الأشياء جميعا » . و بقيت بعض النصوص من كتابه عن « الآلهة » . وله كتب أخرى يذكر أسماءها ديوجين لا يرتوس ، سها الحجة الكبرى ، وفى الحجج المتناقضة ، وفى الوجود وهو الذى يزعمون أن أفلاطون اقتبس أول الجهورية منه ، وفى الرياضيات ، وفى أصل البناء الاجماعى ، وفى الطمع ، وفى النصائل ، وفى أخطاء البشر ، وفى الدساتير .

غير أن النصوص الباقية قليلة جدا ، وليس أمامنا صورة وافية لآرائه إلا محاورات أفلاطون ، ولذلك ينقسم المؤرخون فى أمره قسمين :أحدهما يستمد على النصوص اليسيرة الباقية ويقيم عليها فلسفته ، والفريق التانى يستمد على محاورات أفلاطون ، لأن النصوص غير كافية . وهذه هي ترجة بعض النصوص ، عن كتاب فريمان .

<sup>(</sup>۱) محاورة مينون ۹۱ .

- (١) [عن كتاب ( الحقيقة ) أو ( الحجيج النافية ) ] الإنسان مقياس الأشياء جميعا ، فهو مقياس وجود ما يوجد منها ، ومقياس لا وجود ما لا يوجد .
- (٧) [عن كتاب ﴿ في الوجود ﴾ ] قال فرفريوس : لم تبق من كتابات السابقين على أفلاطون إلا عبارات قليلة ، ولو بق منها أكثر من ذلك ققد يمكن أن تكشف عنده سرقات أكثر . مهما يكن من شيء ، فني للوضع الذي كنت أفراً فيسه كتاب بروتاجوراس ﴿ في الوجود هِ ، رأيت أن الحجة التي يسوقها صد أولئك الذين يجعلون الوجود واحدا هي العبارات النافية نفسها التي يستعملها أفلاطون . ذلك أني أخذت أوازن ينهما لفظة لفظة .
- (٣) من كتاب بعنوان « العقل الكبير » ] محتاج التعلم إلى الموهبة والمارسة .
   يجب أن يمدأ التعلم من الصغر .
- (٤) [من كتاب و في الآلهة » ] لا أستطيع أن أعلم إذا كانت الآلهة موجودة أو غير موجودة ، ولا هيئها ماهى ، لأن أمورا كثيرة تحول بينى وبين هذه المعرفة : غموض الومنوع ، وقصر العمر .

فنحن برى أننا لا نستطيع تكوين نظرية كاملة من هذه النصوص . أما آنهام فرقر يوس فيبدو أنه لا يستند إلى أساس ، فقد كانت كتب بروتاجوراس متداولة في زمان أفلاطون ، ولم يكن يستطيع أن يسرق منها دون أن يكتشف أمره ، فضلا عن أن أفلاطون ليس الفيلسوف المنبور الذي يستند في فلسفته على غيره . وقد اعترف ببعض كتب بروتا جوراس ونقدها ، فني محاورة تيتياتوس يذكر افتتاح كتابه في ه الحقيقة ، الإنسان مقياس الأشياء جيما ، ويمكى على لسان سقراط انتقاد هذه النظرية بقول سقراط : إلى معجب بمذهبه القائل بأن ما يظهر هو حق بالنسبة لكل شخص يظهر له ذبك ، ولكني أنسجب لماذا لم يستهل كتابه وفي الحقيقة »

بسبارة أخرى هي أن الحدرير أو القرد أو أي حيوان آخر بمتلز بالإحساس مقياس الأشياء جيما<sup>(۱)</sup>.

المعرفة :

[۱۲۸] وهناك إشارات كثيرة فى محاورات أفلاطون إلى هـ ذا الكتاب الذى بمترف تيتياتوس أنه قرأه أكثر من مرة ، مما يدل على أنه كان متداولاً معروفاً . وهذه العبارة تلخص مذهبه فى المعرفة ، وتقيمها على الحواس . ويمكن أن نلخص المبادىء التى تقوم عليها نظرية بروتاجوراس فى المعرفة فىأمور ثلاثة :

١ \_ الإحساسات صادقة وهي معيار الحقيقة .

٢ \_ المرفة نسبة .

٣ ـ الوجود متوقف على الْمُدْرِك .

يسأل سقراط تيتياتوس: « ما للمرفة ؟ » فيجيبه بقوله : إن الذي يعرف يدرك ما ليمرف ، فالمرفقة هي الإدراك الحسى ، أو الإحساس ( Aisthesis ( مقال له سقراط : إنك حين تمتقد أن المرفقة هي الإحساس إنما تأخذ برأى بروتاجوراس الذي يصوغ القضية بعبارة أخرى وهي : « الإنسان مقياس الأشياء جميعا » . ويقول برتاجوراس في كتابه : « إن الأشياء هي بالنسبة لك كا تبدو لك ، وبالنسبة لي كا تبدو لي ، وأنت وأنا ناس » . ثم أخذا في امتحان هذه القضية ، وضرب سقراط مثلا بر يح تهب ، فيشعر أحدنا بالبرد ولا يشعر الآخر ، أو يشعر واحد ببرودة شديدة والآخر ، مرودة أخف .

<sup>(</sup>١) تبنياتوس ١٦١. (٢) ما بالغة الانجليزية perception, sensation

وانتقل الحوار بعد ذلك إلى موضوع النسبى وللطلق ، فلا توجد أشياء مطلقة ، ولا يقال عن شى. إنه كبير أو صغير ، ثقيل أو خفيف ، لأن الكبير يكون صغيرا بالنسبة إلى شىء أكبرمنه ، وأن الأشياء جميعافى صيرورة وحركة . ومن الواضح أن سقراط يشير هنا إلى مذهبى بارمنيدس وهرقليطس .

ثم يعرض سقراط نظرية ميتافيزيقية تدور على أن وجود الأشياء يتوقف على المدرك لها ، فيقول : ﴿ إِذَا سَلَمَا أَنَه لا شَيء يوجد بذاته لرأينا أن الأبيض والأسود وسائر الألوان الأخرى تنشأ من العين التي تلتقي بالحركة المناسبة ، وأن ما نسميه اللون ليس عنصرا فاعلا أو منفسلا ، ولكنه شيء بين ذلك ، ويختص بكل شخص مُدرك ﴾ . [نيتيانوس 102] .

هذا التفسير الميتافير بقى هو الذى ينحو جومبرز نحوه ، فيقول : إنَّ المقصود بالإنسان فى عبارة بر وتاجوراس ليس محمداً أو علياً أو فاطمة بل جنس الإنسان ، وأنه ليس مقياس الصفات للأشياء بل مقياس وجودها . ذلك أن بروتاجوراس كان يمارض الفلسفة الإيلية فى الوجود ، تلك الفلسفة التى نفت شهادة الحواس ، وجملت منها موضعا للظن فقط ، أما الوجود الحقيقى فلا يدرك بالحس . وعلى الممكس من ذلك يقيم بروتاجوراس الوجود على المعرفة التى تبدأ من الحواس (1).

وتقول كاثلين فريمان: « وقد ُفهم من العبارة كذلك أن الأشياء لا توجد إلا حين يدركها مُدرك ، ويبدو أن هذا يتلام تلاؤما أفضل مع منطوق العبارة بالفمل ، ومخاصة حين يُوشخذ الإنسان على أنه النوع الإنساني لا الفرد . فجميع

<sup>(</sup>١) جومبرز: س ٤٥٠ وما بعدها .

الأشياء التي تبدو للإنسان أنها موجودة فعى موجودة ، وجميع الأشياء التي لا تبدو لأي النظرية ، ولا النظرية ، والنان موجودة والنظرية ، والنهى أفلاطون وأرسطو هذه النظرية ، وانتهى أفلاطون إلى التعجب لم جمل بروتاجوراس الإنسان مقياساً الموجود وليس الخذير أو القرد أو أى حيوان آخر له إحساس » (١)

ولنرجع إلى المحاورة حيث نجد ستراط يعترض اعتراضات جديدة ، أساسها الأحلام ، والأمراض ، والجنون ، وأنواع خداع الحواس . فنحن لا نعتقد فى أن الأحلام حقيقية وكذلك الخداع . ثم يضيف إلى ذلك : « كان ينبنى أن نقول لا شىء يوجد مما يبدو للحواس ، بدلا من قولنا الأشياء موجودة حين تبدو للحواس » . (٢٠) .

ثم كيف نحكم أننا الآن أيقاظ ولسنا نيام ؟ إذ من للمكن أن تكون المحاورة حلما يدور بين سقراط وتيتيانوس . كيف إذن يمكن الحسكم على صدق الحواس ، لا فى اليقظة والنوم فقط ، بل فى حالة الجنون والاضطرابات الأخرى .

وهـذا مثال آخر: سقراط وهو صحيح الجسم يختلف عن سقراط وهو سقيم ، ومن ثم تختلف إحساساته تبعا الصحة والمرض ، فالحمر التي يشربها وهو ق صحة جيدة تبدو حلوة ولذيذة ، ولكنه وهو عليل يحس بها مرة . ولكن الحمر ، وهي الشيء الخارجي ، واحدة ، ومع ذلك يتأثر بها تأثرا مختلفا . هناك إذن علاقة بين للدرك والمدرك ، وتتغير هذه العلاقة مع اختلاف ظروف الشخص ، وليس لنا الحق في معرفة الشيء معرفة مطلقة .

<sup>(</sup>١) فريمان: ص ٣٤٩. (٢) تبنياتوس، ١٥٨.

جلة القول ينهى سقراط إلى أن مذهب السفطسائى فى الاعباد على الحواس والوثوق بصحتها لا يؤدى إلى معرفة الحقيقة ، و يُوثر عليمه طريق الفيلسوف الذى يبلغ المثل ، والمثل موجودة فى النفس وجوداً سابقا ، ولذلك كان العسلم عند أفلاطون تذكرا والجهل نسيانا .

أما أرسطو فإنه بجمع بين بروتا جوراس و بين الطبيعيين، ويذكره بوجهخاص عقب هرقليطس وديمقر يطس وأنبادقليس ، ويقول في كتاب ما بعد الطبيعة (١): « لا مختلف مذهب بروتاجوراس في شيء عما ناقشناه . فقد زعم هـــــذا الفيلسوف أنَّ الإنسان مقياس الأشياء جيما ، و سارة أخرى أن الحقيقة هي ما تبدو لكلُّ شخص. فإذا كان الأمركذلك ، كان الشيء ذانه موجوداً ولا موجوداً وحسنا وقبيحا على حد سواء ، وأنَّ جميع الأحكام الأخرى التضادة صــادقة على السواء ، ما دام الشيء نفسه في الغالب يبدو جميلا عند قوم ، وعلى الضد من ذلك تماما عند آخرين ، وأن ما يبدو لكل شخص هو مقياس الأشياء . ويمكن حل هذه الشكلة إذا رجعنا إلى أصل هذا الاعتقاد . ويذهب البعض إلى أنها نشأت في مذاهب الطبيعيين » ثم يقول بعد قليل ... « و بوجه عام ، من التناقض الاعتماد على الأشياء المحسوسة التي تتغير على الدوام ولا تثبت أبداً على حال في الحسكم على الحقيقة. و يجبأن نطلب الحقيقة معتمدين على الموجودات التي نظل داعاهي هي ، ولا تخضم

وينتقد أرسطو المرفة القائمة على الحواس لمخالفها مبدأ العقل الأساسى، وهو مبدأ عدم التناقض . فالمرفة اليقينية عنسد أرسطو مستمدة من المبادى. العقلية

<sup>(</sup>۱) ما بعد الطبيعة ١٠٦٢ مـ ه ـ ٢٠ (٢) ١٠٦٣ ـ ١٠١ ـ ١٠٠

البيئة بذاتها .أماللوجودالحقيق، أو الموجودبما هو موجود، فلا يلتمس من المحسوسات لأنها متغيرة . والعلم بهذا الموجود الحقيقي هو العلم بالماهية لا بالعوارض التغيرةوالصفات المدركة بالحس .

وقد كان بروناجوراس بعارض المدرسة الإيلية ، تلك المدرسة التي أرادت نفى الحركة والتغير بالحجيج العقلية ، كا رأينا عند زينون ومليسوس . فجاء بروناجوراس وأراد أن يثبت أن الحجيين المتقابلتين صحيحتان مماً ، وجعل عنوان كتاب له كذلك. ونقل عنه فرفر يوس فقال : إنه أول مَنْ ذهب إلى وجود حجيين متناقضتين لكل شيء . ومن أجل ذلك انبرى له أرسطو يُسَقَّه رأيه على أساس مخالفته مبدأ عدم التناقض ، وهو مبدأ على بديهى .

### فن السياسة والتقابل بين الطبيعة والتقاليد:

[۱۲۹] وأشهر صفة لبروتاجوراس أنه سفسطائى يعلم بالأجر، وهذه هىالصورة التى نجدها بارزة فى المحاورة اللمروفة باسمه . وقد رأينا أن حضوره إلى أتينا كان حدثا هاما ، جعل أبقراط يبادر إلى بيت سقراط و يوقظه من النوم . وفى استهلال المحاورة يعرف سقراط السفطسائى بأنه الرجل الذى يبيع طمام النفس . فما هو هذا الطمام ؟ أو بعبارة أخرى ماذا يعلم بروتا جوراس ؟

ولا ينبغى أن ينيب عن بالنا أن العصر الذى ظهر فيسه بروتاجوراس هو عصر بركليس ، أزهى عصور أثينا ، وأن الديمقراطية كانت سائدة ، وكانت حاجة المواطنين شديدة إلى تعلم فن السياسة . فالم الذى يقوم بروتاجوراس بتعليمه هو فن السياسة . ولكن هل يمكن أن يُممَّم هـذا الفن ؟ وهل يمكن أن تسلم الفضائل كذلك ؟ لم يكن الأثينيون يعتقدون أن السياسة والفضائل المختلفة يمكن تعليمها ، كما يتعلم

الم. صناعة النحت أو السفن أو النصوير أو الموسيقي . فهذه الصناعات كلها تحتاج إلى مَنْ محذقها ، ويعرف أصولها وقواعدها ، ويستطيع أن يلقنها غيره . ولذلك حين ير يد أحد الأثينيين أن بعلم ابنه العزف على القيثارة يرسله إلى الموسيقار، وحين ير يد أن يعرف شيئا حول أي فن من هذه الفنون يأبي أن يستمع إلا إلى المعتص فيه الماهر به ؛ وليس كل أثيني مثَّالا أو مهندسا أو مصورا . وعلى العكس من ذلك فإنَّ كُلُّ أَثيني سياسيٌّ ، وله الحق في التحدث عن الحكم والخوض في أمور المدينة ، ومعرفة وجه الحق والباطل، والخير والشر، والحسن والنبيح. وهــذه هي نظرية سقراط التي ظل يبشر بهـا طول حياته ، نعني أن الفضائل النفسية موجودة في النفس بالفطرة وليس على المروالا أن ينظر في نفسه وأن يرجم إليها ليتبيمها .ولكن بروتاجوراس يعارض هــذه النظرية ، ويذهب إلى أنَّ الإنسان لا يملك بالطبيعة شيئًا من الفضائل ، ولا العلمُ بها ، ويحتاج إلى معلم يرشده إليها ويبصره بها ويلقنه · إياها . ويضرب لذلك مثلا بأسطورة بروميثيوس . وتذهب الأسطورة إلى أنَّ المخلوقات بمدأن تم خلقها أخذ إبيمثيوس بوزع عليها الأسلحة المختلفة التي تسينها على الكفاح في الحياة ، ونال كل حيوان نصيبه ولم يبق شيء يهبه للإنسان ، فاضطر بروميثيوس أن يسرق من السماء النار والعلم بالصناعة حتى لا يبقى الإنسان ضعيفا بلاحيلة. ومغزى هذه الأسطورة أن الإنسان لا يعتبد في حفظ حياته على وسبائل غريزية بل على المقل. ولم يجد الإنسان النار والعمل كافيين في حمايته في تلك الميشة الطبيعية منعدوان الحيوانات ذوات البأس المسلحة مالأظفار والأنياب والمخالب، فاضطر إلى الاجماع في المدن . ثم تدخل زيوس فأرسل إلى البشر هرمس وأنمم عليهم بالمدالة 'dikê ، والكر امة (11 aidôs ، وهما المبدآن في تنظم المدن ،

<sup>(</sup>١) الففظة اليونائية تدل على معان عتلقة ، منهاالتبجيل والاحترام Reverence ومنها الفحير Conscience ، ومنها الاعتدال Temperence ، فهى مزيع من الفضائل الحلقية الني آثر نا التبيع عنها بلفظة الكرامة .

والرابطنان التنان تصلان بين الناس بالصداقة والمحبة . وسأل هر مس زيوس كيف يوزع المدالة والكرامة ؟ أيكون ذلك كالفنون التى يختص بها بعض الأفراد مثل الطب ، أو يوزعها على جميع الناس؟ فأجابه زيوس : « إنى أودأن يكون لكل شخص نصيب منهما ، لأنه لا بقاء للمدن إذا استأثرت القلة بالفضائل كالفنون » .

لذلك كان كل مواطن فى المدينة مكلفاً بالمدل وسائر الفضائل الأخرى لصالح الدولة . وإذا خرج أى شخص على المدالة أو الاعتدال حل به المقاب . والمقاب قد يكون تهذيبا للمجرم كا يكون إصلاحا لغيره ، وهـ ذا دليل على أن الفضائل يمكن أن تُعلَّم ، وأن الإنسان لا بولد خيًّا أو شريراً بالطبع .

# الأخلاق والتربية :

[١٣٠] وحيث كان بر وتاجوراس يعارض فكرة « الطبيعة » فإنه يذهب إلى أن سلوك الناس وأخلاقهم تخضع النواميس Nomos ، أو التقاليد والعادات الجارية في الاستمال عند الجاعات للتحضرة . وليس للإنسان في حالة الميشة الفطرية أخلاق ، وإعا تنشأ الأخلاق مع المدنية وتنحدر مع التقاليد . ومن أجل ذلك كان لا بد أن ينشأ المعلمون الذين يلقنون أهل المدينة الفضائل المختلفة ، إذْ لو ترك كل شخص لنفسه ما استطاع أن يعلم نفسه .

ومن هناكانت التربية لازمة لصالح المدينة . وتبدأ التربية من الصغر ، بطريق الآباء وللراضع والخدم الذين يسلمون الطفل أنَّ هذا حَسَنُّ وهذا قبيح . ثم يذهب الطفل إلى المدرسة الأولية حيث يتملم القراءة والكتابة ويأخذ عن الشعراء التعاليم الخلقية ، كا يتملم بالرياضة البدنية الخشونة والرجولة وضبط النفس ، وهي فضائل

خلقية لازمة فلكفاح والدفاع عن المدينة . حتى إذا نخرج في المدرسة وترل إلى معترك الحياة ، تعلم من « شرائع » المدينة كيف يسلك في المجتمع ، وكيف يسوس ويساس ، وإذا الحرف عن القوانين نزل به العقاب . فنحن نرى إذن أن حياة الفرد في المدينة سلسلة من التربية الحلقية ، التي يلتقطها الفرد من البيئة ، أو يوجه إليها يواسطة المعلمين . فلا غرابة أن يكون بروتاجوراس هو الذي شق الطريق لأفلاطون في « الجمهورية » التي يبسط فيها نظاماً للتربية يهدف إلى تحقيق المدالة ، وتكوين المدينة الفاضلة . ومن أجل ذلك قيل إن أفلاطون سرق أفكاره عن بروتاجوراس ، والصواب أن يقال إنه احتذى حذوه ، وحل المشكلة بطريقة أخرى . ذلك أن التفكير في تحقيق المدالة ليس وقفا على بروتاجوراس أو أفلاطون وحدها ، بل هي مشكلة كل عصر وكل زمان حتى اليوم .

فإذا كان الأمر كذلك ، فما الذى يعيبه سقراط على بر وتاجوراس ؟ الخلاف بينها هو الخلاف بين السفسطائى والفيلسوف : ذلك أن بر وتاجوراس يذهب إلى نبية الأخلاق تبعا لاختلاف شرائع المدن وتقاليدها ، أما سقراط فيطلب الخير المطلق مع قطع النظر عن العرف السائد فى كل مدينة ، فالفضيلة عنده تقوم على المرفة الثابتة كالعلم الرياضى سواء بسواء . أما الفضيلة التي يعلمها بر وتاجوراس فعى التي يسميها سقراط الفضيلة الشعبية فى مقابل الفضيلة الفلسفية ، والفرق بينهما هو الفرق بين الأصل الحقيق وعاكانه . ثم كيف بزعم بر وتاجوراس أنه يستطيع تعلم بين الأصل الحقيق وعاكانه . ثم كيف بزعم بر وتاجوراس أنه يستطيع تعلم الأنينيين فضائل مدينهم مع أنه غريب عنها ؟

#### البحث في اللغة:

[۱۳۱] مهما يكن من شيء كان بر وتاجوراس معلما مشهوراً ناجحا ينهافت عليه الأثينيون و يأخذون عليه العلم . وكان الفن الذي يعلمه بوجه خاص هو فن الإقتاع . وكان يعنى بوجه أخص بالدفاع عن القضايا الضعيفة وإبراز الحجيج التي تؤيدها ، أو على أقل تقدير أن يحتج القضيتين المتقابلتين فيبين أنهما صادقتان . واعتمد في ذلك على النمكن من اللغة ومعرفة أسرار الألفاظ ، وتركيب العبارة ، وحسن البيان ، والبصر بالمأثور من الشعر . وكان يُرقُ ثر الخطاب الطويل على الحوال الذي يتألف من سؤال وجواب . وفي محاورة بروتاجوراس مجده يقول اسقراط : ه أنود بصفتي أكبر منكم سنا أن أتحدث إليكم في هيئة خطاب أو أسطورة ، أو أن أتناظر و إياك في المسألة ؟ » وقد استعمل في تلك المحاورة الأساليب الثلاثة : أى الخطابة والأسطورة والمناظرة . و يقال إنه قسم الكلام أر بعة أضرب هي : الدعاء ، والسؤال والجواب ، والأمر ، وقبل بل سبعة هي : الحكاية ، والسؤال ، والجواب ، والأمر ، والعواب ، والأمر ،

ونما يؤثر عنه قوله فى التربية : ﴿ يَحْتَاجُ التَّعْلِيمُ إِلَى المُوهِبَةُ وَالْمَارِسَةَ . يَجِبُ أَنْ يَبِدأُ التَّمْلُ مِنْ الصَّمْرِ ﴾ (٤)<sup>(١)</sup> . وقوله : ﴿ لَا خَيْرُ فَى فَنْ بِلَا تَجْرِ بَةَ ، أَوْ تَجْرِ بَة بِلا فَنْ <sup>٢٢)</sup> ﴾ (١٠) . وقوله أيضاً : ﴿ لَا يَتَأْصِلُ التَّمْلِيمُ فَى النَّفْسِ إِلَا إِذَا ذَهِبُ إِلَى الأَعْمَاقَ ﴾ (١١) .

<sup>(</sup>١) هذا الرقم يشير إلى نصوص فريمان ، وكذلك ما بعده .

<sup>(</sup>٢) يترجم جومبرز ص ٤١٤ هذا النص كما يأتي : و لاخير في نظر theory بلاعمل. . ٠

و يذهب جومبرز إلى أنَّ بروتاجوراس كان أول من أدخل عم النحو في مهج تعليمه ، ولم تكن قواعد اللغة معروفة من قبل .

جملة القول كان بروتاجوراس حامل لواء النواميس ضد الطبيعة ، فكان بذلك أكبر ممثل للحركة الإنسانية التي ظهرت في أواخر القرن الخامس ، وتميزت بالانصراف عن البحث في الإنسان . ومن هذا الوجه يفسر برنت عبارة بروتاجوراس عن الآلمة ، وأنه لا يعرف إذا كانت موجودة أو غير موجودة ، بأنه لا ينكر الآلمة ، ولكنه يبحث في حقيقتها على طريقة أهل مدينته . و إذا كنا عاجز بن عن بلوغ المعرفة اليقينية عن الآلمة ، فن الأفضل التسليم بالمبادات الجارية . وهذا ما يجب أن نخطره من بطل « القانون » أن يقوله ضد « الطبيعة » (۱).

<sup>(</sup>١) برنت : الفلسفة الإغريقية س ١١٧ ــ ١١٨ .

#### جورجياس Gorgias

حياته :

[۱۳۷] هو من أكبر السفسطائيين وأشهرهم حتى لقد كتب أفلاطون محاورة تحمل اسمه . وهو من مدينة ليونتيني Leontini بجزيرة صقلية على مقر بة من سراقوسة وإلى الغرب منها . وقد وفد إلى أتينا عام ۲۷۷ ق . م على رأس سفارة من أهل مدينته و بعض المدن الأخرى التى اعتدت عليها سراقوسة . وارتتى جورجياس المنبر وألقى خطاباً بارعاً باسم مدينته والمدن الأخرى أمام مجلس أتينا المسمى إكليزيا Ekklesia ، فنال إعجاب أعضاء المجلس ، وفاز على تيسياس المدن وفد سراقوسة وخطيبهم ، مع أن تيسياس كان خطيبا مشهوراً ، وأول من ألف كتابا في الخطابة . ويقال إنه تتلذ على تيسياس (١) الذي أسس مدرسة للخطابة في سراقوسة ثم في مدينة ثورى ، ولكننا نشك في هذه الصلة نظراً لما كان بين سراقوسة وليونتيني من عداء وتنافس.

وعاش جورجیاس زمنا طویلا حتی اجتاز الدائة، ولکن مولده غیر معروف، فیمضهم یقول سنة ۵۰۰ ، والبعض الآخر ۵۰۰ ، والبعض الثالث ۵۰۰ . والأرجح أنه ولد بعد الحرب الفارسية الثانية أى بعد سنة ۵۰۱ ق . م . و يقول إيسقراط (۲۲) Isokrates إنه عمر أكثر من أى سفسطائى آخر ، وكان إيسقراط تلميذا له يعرفه حق المرفة .

١١) انظر كتاب الحطابة لابن سينا ، حيث كنب الدكتور عمد سليم سالم مقدمة طويلة عن فن الحطابة س ١٢ .

<sup>(</sup>۲) وقد پرسم أيضاً بالزاي فيقال : إيزقراط .

ولسنا نعرف شبئا عن حياته الأولى ، ويقال إنه أخذ العلم على أنبادقليس الذى شاهده يمارس السحر ، وأخذ يعلم فيا بعد نظرياته العلمية . وكان هير وديقوس Herodikus شقيق جورجياس طبيبا (١) معروفاً ، ولعل الأخوين درسا على أنبادقليس أو على أحد تلاميذه .

ولم نطل إقامة جورجياس في أثينا ، إذ كان يُؤثّر الطواف بالمدن حراً من كل قيد، ولى دعوة الأسرة الحاكة في تساليا،حيث كان أغنياؤها يدفعون أجوراً باهظة ، وقد اقتنوا ثروتهم من تربية الخيول وبيمها . ويذكر أفلاطون من جملة تلاميذه أرستيبوس \_ وهو خلاف أرستيبوس القورينائي \_ ومينون . وكان أرستيبوس صديقا للملك قورش Cyrus الثاني بن دارا ملك الفرس ، فأمده بأر بعة آلاف جندىمن المرتزقة مع نفقتهمدة ستة أشهرحتي بخضم ثورة تساليا . ولما زحف قورش انضم إليه هـذا الجيش من الرتزقة ، وعهد أرستيبوس إلى صديقه مينون جيادته . ويشير أفلاطون في محاورة « مينون » إلى ذهاب جورجياس إلى تساليا بقوله على لسان سقراط فى افتتاح المحاورة : ﴿ أَى مينون ، لم يكن أهل تساليا مشهورين فيا مضى من الزمان بين الهلينيين إلا بأموالم وخيولم ؛ أما الآن \_ إذا لم أكن مخطئا \_ فإنهم مشهورون كذلك محكمهم ، و مخاصة في مدينة لاربسا، وهي موطن صديقك أرستيبوس . ويرجع الفضل في ذلك إلى جورجياس ، الذي لم يكد يصل حتى وقع زهرة الأليوديين Aleuadae ومن بينهم صديقك أرستيبوس وكذلك أشراف تساليا في عشق حكمته . ولقد علمكم طريقة الجواب عن الأسئلة

<sup>(</sup>۱) انظر محاورة جورجياس ٤٤٨ عيث يدأل شيرونون بولي تليذ جورجياس هسنا السؤال : « إذا كانت مهارة جورجياس مثل مهارة أخيه بروديتوس ، فاذا نسبه ؟ » فسكان الجواب نسبه طبيا .

ويعد بروكسينوس Proxenus الذى سحب جيش قورش مع مينون وزينوفون من تلامذة جورجياس أيضا . وهو من بويتيا ، وأخذ الم على جورجياس ليشتغل بالسياسة ويشتهر ، ولكنه قتل كما قتل مينون .

وأعظم تلامذة جورجياس هو إيسقراط ، ولو أن بعض المؤرخين يزعم أنه من مدرسة السخطابة في أثينا في زمان أفلاطون ، وعارضه أرسطو في صباء وكان إيسقراط شيخا . ويقال إن صورة جورجياس وهو ينظر إلى كرة فلكية كانت منقوشة على قبر إيسقراط .

ومن تلامذته أيضا بولس Polus ، الذي يظهر في محاورة جورجياس في بيت كاليكليس مع سقراط وشير وفون . وهو من مدينة أكراجاس . وكذلك ألقيداماس Alkidamas الإيلى الذي ينتقده أرسطو في كتاب الخطابة من أجل جفاف

<sup>(</sup>۱) كان مينون نائدا من قواد الجيش اليونان الذى استخدمه قورش ، وغزا به آسيا حتى بلع بابل . وبعد أن قتل تورش ، قتل مينون كفك . ثم تولى زينوفون ــ صاحب مذكرات سقراط وتلميذه وصديقه ــ قيادة الجيش وعاد به إلى بلاد اليونان ــ انظر Bury. A Hist. الفصل التان مصر ص ٥٠١ . ١٥٥ .

الأسلوب ، أو باصطلاح أرسطو<sup>(۱)</sup> ﴿ برودة (<sup>۲)</sup> الأسلوب ﴾ [psuchra أى بارد] وكان بركليس ، وثوكيديدس المؤرخ ، وأسباسيا زوجة بركليس ، وكرتياس ، سن للمجبين بجورجياس ، وكلهم يدينون له محسن الأسلوب .

ويقال إن جورجياس عند ذهابه إلى أثينا كان يعرض فنه في الملاعب، ويدعو المستمين لإلفاء ما يشاءون من أسئلة ، فكانت شجاعته موضع الإعجاب الشديد . ودعى إلى دلني لإلفاء خطبة قو بلت بالاستحسان العظيم وأثارت حماسة الجمهور ، حتى لقد نصبوا له تمثالاً من الذهب الخالص في معبد دلني عام ٢٠٥ ق .م. ويقال إنه هو الذي دفع ثمن ذلك التمثال . ودعى كذلك إلى أوليمبيا حيث خطب في ضرورة الاتحاد بين اليونانيين وأقام له حفيده إيمولبوس Eumolpus تمثالاً في ذلك المكان ، وقد اكتشفت قاعدة التمثال عام ١٨٧٦ ، وعليها عبارة مكتو بة دفاعاً عن جورجياس ، جاء فيها نصب تمثاله في داني جزاء عن الفضيلة لا مباهاة بالثروة .

ولم يتزوج جورجياس طول حياته ، ولم ينجب ، حتى يتجنب كا يقول إسقراط عبثا تقيلا يقع على ثروته . وقد اشتهر جورجياس بتناول أجر عظيم ، فاقتنى ثروة كبيرة ، ولكنه لم يخلف منها إلا مقداراً يسيرا جدا لا يتناسب مع ما جمعه في حياته .

<sup>(</sup>١) أرسطو \_ الحطابة \_ الكتاب الثالث الفصل الثالث .

 <sup>(</sup>٣) يستمعل ابن سينا لفظة البرودة كفك ، فيقول في كناب الحطابة من الثفاء س ٢٠٩ هـ والالفظ الباردة على وجوه أربعة » ولكنه قتل الأمثلة اليونانية للى أدئلة من كلام العرب ـــ ووصف أبو حلال الصكرى المائن بالبرودة ، انظر الصناعتين ص ١١٧ وغيرها .

کتبه ونصوصه :

[۱۲۳] وتنقسم كتبه قسمين: قسم فى الفلسفة والآخر فى الخطابة . وكتابه فى الفلسفة كان بعنوان « فى الوجود » أو « فى الطبيعة » ، وقد احتفظ سكستوس بمقتطفات منه . أما كتبه فى الخطابة فيها رسالة فى فن الخطابة ، وضع فيها بعض قواعد هـذا الفن . ومنها خطبه التى ألقاها فى أوليمبيا وأثينا و بعض خطب أخرى وضمها كياذج للطلبة ، ولا ترال شذرات منها موجودة حتى الآن .

وهذه هي الأجزاء التي بقيت من كتابه « في الوجود » :

١ ـ لا يوجد شيء .

- (١) لا يوجد اللاوجود .
- (ب) لايوجد الوجود (١) كنى، أزلى (٢) أو محلوق (٣) أوأزلى وعلوق (١) أو واحد (٥) أو كثير
  - (ء) لايوجد مزبج من الوجود واللاوجود .
    - ٧ ـ إذا وجد شيء فلا يمكن إدراكه .
    - ٣ \_ إذا أمكن إدراكه فلا يمكن نقله إلى الغير .
      - ۱ لا يوجد شيء

إذا وجد شىء ، فيجب أن يكون موجودا ، أولا موجوداً ، أو موجوداً ولا موجوداً معاً.

- (١) ولا يمكن أن يكون لاموجوداً ، لأن اللاوجود غير موجود . إذ لووجد لكان في نس الوقت موجودا ولاموجودا ، وهذا مستحيل .
- (ب) ولا يمكن أن يكون موجودا ، لأن الوجود غير موجود ، إذ لوَ كان موجوداً فيجب إما أن يكون أزليا أوعلوقا ، أوهما معاً .

- ولا يمكن أن يكون أزليا ؟ إذلوكان كذاك فلا أول له ، وما لاأول له ففير محدود . وما لا حد له فليس له مكان ، إذلوكان له مكان لوجب أن يحوى في شيء آخر ، فلا يصبح بذلك غير محدود ، لأن الذي يحوى أكبر مما يحوى ، ولا شيء أكبر من اللاعدود . ولا يمكن أن يحوى نسسه ، وإلاكان الحموى والحموى شيئا واحداً ، ويصبح للوجود شيئين ، أى المكان والجرم ، وهذا باطل . فإذا كان للوجود أزليا كان لا محدوداً ؟ وإذا كان لا محدوداً ، فلا مكان له ؟ وإذا لم
- كذلك لا يمكن أن يكون الموجود مخاوفا ، إذ لوكان كذلك فيجب أن ينشأ من شى ٠٠
   إما من موجود أو من لاموجود ، وكلا الأمرين مستحيل .
- ٣ ــ كذلك لا يمكن أن يكون الموجود أزليا وعنوقا فى وقت واحد ، لأن الأزلى والمفاوق
   متضادان ، فلا يوجد للوجود .
- ع ــ ولا يمكن أن يكون للوجود واحداً ، وإلاكان له حجم وأمكن قسمته إلى مالانهاية
   له ؛ وطى أقل تقدير كان له ثلاثة أبعاد هى الطول والدرض والعمق .
- ولا يمكن أن يكون كثيرا ، لأن الكثير حاصل الجمع بين عدد من الواحدات ،
   وحيث كان الواحد غير موجود ، فكذلك الكثير .
- (-) ومن الستحيل أن يكون الشى، مزيجا من الوجود واللاوجود . ولما كان الوجود غير موجود ، فلا ثنى، موجود .

### ۲ – إذا وجد شيء فلا يمكن إدراكه

إذا لم تكن للمانى المقلية حقائق ، فلا عكن أن تقل الحقيقة : ذلك أنه إذا كان الشيء المدرك أييض ، فالبياض هو موضوع الفكر . وإذا كان الثيء المدرك غير موجود ، فاللاوجود موضوع الفكر . وهذا يساوى قولنا: ﴿ إِن الوجود ، أو الحقيقة ، ليسموضوع الفكر ، ولا يمكن أن يدرك ﴾ وكثير من الأشياء التي تكون موضوع الفكر ليستحقيقة ، فنعن قد تصور عربة تجرى طى الماء ، أو رجلا له أجنعة . كذلك مادامت المبصرات هي موضوع البصر ، والمسموعات موضوع السمع ، ومادمنا نسام أن المبصرات

حقيقية دون أن نسمعها ، والفكس بالمكس ؛ فعلينا أن نسلم بأن للموكات حقيقية دون أن نبصرها أو نسمعها . ولكن هـذا يعنى الاعتقاد فى أشياء كالعربة التي تجرى طى ماء البحر .

بناء طى ذلك ليست الحقيقة موضوع المكر ، ولا يمكن للفكر أن يدركها . فالمقل الحالص ، فى مقابل إدراك الحواس ، أو حتى باعتباره معياراً صادقا كالإدراك الحسى ، أسطورة .

#### ٣ - إذا أمكن إدراك شيء، فلا يمكن نقله إلى الغير.

الأشياء الوجودة هي الحسوسات ؟ فوضوعات البصر تدرك بالبصر ، وموضوعات السمع تدرك بالسمع ، ولاتبادل بينها ، فلا يمكن لهمنده الإحساسات أن يتصل بعضها يعضها الآخر . ثم إن الكلام هو طريق الاتصال بين الناس ، وليس الكلام من نوع الأشياء الوجودة أي المحسوسات ؟ فنحن نقل الكلام فقط لاالأشياء الوجودة . وكما أن المسمرات لا يمكن أن تصبح مسموعات ، فكذلك كلامنا لا يمكن أن يساوى الأشياء الموجودة مادام مختلفا عنها . يضاف إلى ذلك أن الكلام يتركب من للدركات التي تنقاها من خارج أي من المحسوسات ، الماكلام هو الذي يجر عن المحسوسات ، بل المحسوسات هي التي تخلق الكلام . هذا إلى أن الكلام لا يمكن أبداً أن يمثل المحسوسات عنها ما ما ما ما الكلام ختلفاً عنها ، وكانكل محسوس مدركا بعضوالحي اللاثم له ، والكلام بعضو آخر . وبناء على ذلك ، مادامت موضوعات الإبسار لا يمكن أن تعرض على أي عضو سوى البصر ، وما داست عضاء الحي لا تتبادل إدرا كها ، فكذلك الكلام لا يمكن أن تعرض على أن غبر هيئا عن المحسوسات .

من أجل ذلك إذا وجد شيء وكان مدركا ، فلا يمكن الإخبار عنه .

### جدل جورجياس:

[١٣٤] ومن الواضح أنَّ جورجياس يعارض الفلسفة الإيلية التي كانت تزعم أن الوجود موجود . ويذهب « جومبرز » إلى أن هـدف جورجياس هو نقد بارمنيدس بأساوب زينون في الاحتجاج ، دفاعاً عن مذهب أنبا دقليس . ولكن جورجياس، اجم أنباد قليس الذي تعتمد كذلك نظريته في المرفة على شهادة الحواس، فيذهب إلى عدم تبادل الإحساسات. وجملة ما يرمى إليه جورجياس هو إبطال مذاهب الفلاسفة السابقين وبيان تهافنها. ولسنا نعرف أكان جاداً في هذه النزعة المَدَ مية التي تلغي الوجود والمعرفة إلناء تاماً ، أم أنه على طريقة السفسطائبين كان يظهر براعةً في الاحتجاج، ومقدرة على تأبيد القضية الضميفة بالأدلة العقلية. مهما يكن من شيء، فلابد أن تكون فلسفة بارمنيدس ماثلةً أمامنا حين نستمرض نظرية جورجياس . فقد كان بارمنيدس بصل بين الوجود والفكر واللغة ، ويثبت وجود الموحود لأننا نفكر فيه ، ونسير عنه باللفظ. وعنده أن اللا وجود غير موجود لأننا لا يمكن أن نفكر فيه أو نمبرعنه . ولكن جورجياس يهدم هـذه النظرية بقوله إننا نفكر في اللاموجود ونعبر عنه ، وذلك حين نتصور عربة تجرى على سطح الماء، أورجلاله أجنحة . وعلى هذا النحويهدم جورجياس حجج المدرسة الإيلية فى أنَّ الوجود واحد . وهو فى الوقت نفسه يهدم حجة القائلين بالكثرة .

والذى يستخلص من جملة هذه الحجيج الجدلية التى يذكرها جورجياس أنه هدم الأساس الثلاثى الذى أقام عليه بارمنيدس فلسفته ، نعنى هـذه الدائرة التى تبدأ من الوجود وتنتهى باللغة مارة بالفكر . ونتيجة انقطاع هذه الدائرة ، وتفكك هذه الصلة ، هو هدم نظرية للمرفة ونظرية الوجود .

ولم نكن فلسفة جورجياس التي تنكر الوجود ، وتنكر معرفة الموجودات، وتنكر صلة اللغة بالفكر وإمكان الحسكم على الأشياء ، بغير صــ دى عند أفلاطون . ولذلك كتب محاورة « السقسطاني » وجعل موضوعها بدور على المنطق ، وعلى الصلة بين الفكر واللغة ، والنمبيز بين الأحكام الصحيحة والأحكام الباطلة ، و بين الحق والظن، وجمل محورها فلسفة بارمنيدس لأن صميم نظريته تقوم على المنطق، وسمىعنوان المحاورة ﴿ السفسطائي ﴾ وفي ذهنه الرد على جورجياس بوجه خاص . حقا ليس في المحاورة إشارة إلى سفسطائي بعينه ، ولكننا نعلم أن أحداً من السفسطائيين لم يتعرض لفلسفة بارمنيدس في الوجود خلاف جورجياس . ومن الغريب أن تياور وهو أعظم مَنْ حلل محاورات أفلاطون يرى أن موضوع هذه المحاورة هو المنطق وأنها لا صلة لها بالسفسطة ، ونبعه في هذا التفسير كثيرون ؛ فإذا كان الأمر كذلك فكيف يفسر عنوان المحاورةمن جهة ، ومقدمتها التي يتحدث فيها عن معنى السفسطأني ، ما ذكر ناه من قبل من جهة أخرى . ونحسب أن أفلاطون لم يكن عابثًا حين قدم المحاورة هذه المقدمة واتخذ لها هذا العنوان ، وبخاصة أنه وقف طويلا عند تمريف السفسطالي بأنه صائد المال ، وبأنه المجادل وهـ ذا أهم صانيه . ونحن نم أن جورجياس كان أعظم من اكتسب من مهنة التعليم الاحتى صنع لنفسه. تمثالا من الذهب الخالص، كا تعرض في فلسفته الجدل كا رأينا في نصوصه . لهذا كله نرى أن الحاورة ولو أنها تدور حول نظريات بارمنيدس إلا أن القصود بها هو جورجياس ، لما بين فلسفتهما من صلة وثيقة .

وقد تقول: ولكن أفلاطون كتب محاورة جعل عنوانها و جورجياس » صوره فيها مبتدع الحطابة ، فلماذا لم يقرن اسمه الجدل كذلك ؟ الحق أن جورجياس كان خطيباكا كان جدليا ، ولكن صفته كخطيب كانت أشهر و به ألصق ، وقدلك آثره بها أفلاطون، كما آثر بروتاجوراس فى المحاورة المعروفة باسمه بصفة السياسى الذى يعتمد فى تعليم عطورة تيتياتوس نظريته فى المغرفة وأن الإنسان مقياس الأشياء جميعا.

### فن الخطابة :

[ ١٣٥] وإذا كان جورجياس قد هدم الثانوث البارمنيدى المكون من الوجود والفكر والهنة ، فقد صاغ ثالوثا آخر هو محور فلسفته ، ويتملق هدا الثالوث و بالإنسان » ، ويتركب من السمادة وإرادة القوة والخطابة . فالخطابة أداة الإرادة المتطلمة إلى القوة لتحقيق سمادة المره . ونستطيع أن بمر بهذا الثالوث عكما أى من السمادة إلى الأرادة إلى الخطابة ، باعتبار أن السمادة هي الفاية ، وإرادة القوة هي الموضوع محاورة هي الموضوع محاورة هي الموضوع المحاورة الثلاثة تكون موضوع محاورة هي الموضوع المحاورة الموضوع به ، وسقراط ، وشخصيات المحاورة هم كاليكليس صاحب الدار الذيكان يستضيف جورجياس » و بولس تلميذ جورجياس المحجب به ، وسقراط ، وشيروفون صاحب سقراط ، ويدور الحوار بين جورجياس وسقراط حول فن الخطابة ما هو ، ثم بين خورجياس وكاليكليس عن سقراط و بولس حول سمادة الإنسان الحقيقية ، ثم بين جورجياس وكاليكليس عن نظرية إرادة القوة ، فنحن برى أن المحاورة مقسمة قسمة فية إلى هدف نظرية إرادة القوة ، فنحن برى أن المحاورة مقسمة قسمة فية إلى هدف الدائرة الثلاثية.

يسأل سقراط عن هذا النن الجديد الذي بمارسه جورجياس ، فيقول له إنه: فن الكلام أوالخطاب peri logous . و يحتاج هسذا التعريف العام إلى تحديد وتفصيل ، لأن الغنون على نوعين منها يدوية ، ومنها كلامية أي تمارس بالكلام Logoi ، وهذا التمييز هو الذي أصبح فيا بسد أساس التفرقة بين العلوم النظرية

والسلية . وهناك أنواع كثيرة من الغنون الكلامية مثل الحساب والطب ، أمّا الحطابة وليست الخطابة مثلها ، إذ الحساب موضوع معروف وكذلك الطب ، أمّا الخطابة فهى كما يقول جورجياس أعظم شئون الإنسان ، أى الخير الذي يطلبه . وسيل ذلك الخير الحرية في فرض إرادته على أهل مدينته ، ويكون ذلك بالخطابة ، وهي الكلام البليغ المقنع الناس لتحقيق ذلك الخير . فالقوة هي الخير الأسمى ، والخطابة هي أعضاء هي أعظم الفنون لأنها سلاح رجال الحسم للظفر بالقوة التي يسيطرون بها على أعضاء المجالس النيابية في أثننا . و برجع السر في امتياز بركليس إلى مقدرته البلاغية في الإقناع . ويذهب جورجياس إلى أنه يستطيع تعليم هذه المقدرة الخطابية ، لأنها فن يقوم على معرفة صناعة السكلام وسبل التأثير والإقناع ؟ ولأن الدعقراطية في بلاد اليونان كانت تقتضي تول الناس إلى ميدان الممارك السكلامية .

والغرض من الخطابة إقناع السامعين برأى الخطيب . والسامعون هم الجمهور أو العامة . وموضوع الخطبة الحق والباطل فى الأمور الأخلاقية . وحيث كان الخطيب يواجه جمهورا واسماً لا فرداً ، فهو لا يحتاج إلى المنطق والمحاورة والجدل ، بل إلى حيل بلاغية يحمل بها السامعين على الاقتناع .

ويذهب جومبرز إلى وجود نظريتين تختصان بالخطابة فى ذلك المصر ، الأولى الخطابة التى تسنى بالفخامة والجرس والمحسنات اللفظية واستمال آلاستمارات والجازات والتشبيهات حتى يلمب الخطيب بالخيال ؛ والثانية تسنى بالممانى وتسلسل الأفكار واستخلاص النتائج من المقدمات بكلام منطقى هادى، بارد رزين حتى يؤثر الخطيب فى المقل . وهناك نظرية ثالثة وسط بينهما . أما زعم المذهب الأول فهو جورجياس ، وأما عمثل المذهب الثانى فهو جورجياس .

وخلبت طريقة جورجياس الجديدة على أسماع الأثينيين الألباب ، وذلك

لجدتها عليهم ، وتمودهم الخطابة الجدية التي تخلو من التزويق والسجع والتكرار والمقابلة والجناس والطباق ، وما إلى ذلك من أسرار الصناعة . لهذا افتتن الأثينيون أول الأمر عند سماع خطبه ، حتى إذا انكشفت هذه الحيل نظر الناس إلى هذا الأسلوب على أنه ممل سوق بشم ، ووصفه أرسطو بأنه لا يليق إلا بالعامة غير المتنفين .

وكانت طريقته فى تعليم تلاميذه أن يعد لهم نماذج من الخطب يحفظونها عن ظهر قلب، ويستمعلون ما فيها من عبارات رنانة بحسب الأحوال . وانتقد أرسطو هذه الطريقة ساخرا بقوله: إنَّ مَثَل جورجياس فى تعليم الخطابة مَثَلُ صانع الأحذية المنتوعة ، بدلاً من تعليمهم أسرار صناعها . وكان جورجياس يعتمد فى الإقناع على عنصر المفاجأة والغرابة و إثارة الدهشة و تحريك الانفعالات ، فيعمد إلى الهزل فى مقام الجد ، وإلى الجد فى مقام الجذ ، وإلى الجد فى مقام الجذ ،

وينتقده أفلاطون فى أثناء المحاورة بأن فنه لا يطلب الحقيقة بل بعنى بالظاهر، كالطاهى الذى يعمد إلى تزويق الطمام ويعنى بمظهره حتى يفتح الشهية، ولكنه لا يعرف قيمة الفذاء الحقيقية.

مهما يكن من شيء فقد كان أثر جورجياس في الأدب الأثيني وفي نشأة النثر النفي وقطوره في أور با بعد ذلك على وجه السوم عظما ، (۱) كما يقول تيلور ، الذي يضيف إلى ذلك أن عناية جورجياس بالسجع والوزن وهيئة الحكلام مستمدة من نظرية الفيثاغوريين في الموسيق ، نعني ترتيب الألفاظ في أساليب موزونة .

<sup>(</sup>۱) برنت: س ۱۱۹.

## القوة فوق الحق :

[١٣٦] قلنا إن الخطابة هي الأداة التي يحقق بها المرء إرادته في بسط سلطانه وإبراز قوته ، ويكون ذلك بوجه خاص في المجالس النيابية ، وموضوع هذه الخطابة هو السياسة . ولا يصور لنا أفلاطون جورجياس على أنه الخطيب السياسي صاحب مذهب القوة ، ولكنه يجرى الكلام على لسان كاليكلس . والمذهب على كل حال يعبر عن رأى جورجياس لأن كاليكلس تلميذه وصاحبه . فهو من رجال الحسم لم يكد ينزل إلى معترك الحياة السياسية ، و يخطب في المجلس الأثني ، بعد أن تعلم فن الخجلس الأثني ، بعد أن تعلم فن الخجلس المرابياس .

والنظرية التي يعرضها عظيمة الخطر، وقد ظهرت مرة أخرى في القرن التاسع عشر عند نيتشه في مذهب إرادة القوة، وكارليل في عبادة الأبطال. ويقوم جوهر النظرية على أن الحياة الإنسانية مظهر لتغلب الأقوى، وهده هي الحالة الطبيعية للإنسان. وهنا بحد التعارض البارز بين الطبيعة والعرف. وليس للقصود بالطبيعة تلك المادة الأولى التي كان الفلاسفة السابقون يبحثون عنها ويعدونها أصل الأشياء، بل طبيعة الإنسان. ولا شك أن حيلة الناس حياة اجتماعية يسودها عادات وتقاليد وقوانين تخضع لها الدولة. ولما كانت هذه التقاليد متغيرة، فلا بد من النماس الطبيعة الثابتة السكامنة وراءها. وسادت في القرن الخامس نظريتان تختصان بهذه الطبيعة، الأولى (١) أن الطبيعة هي قانون الحق والعدل للتأصلين في البشر وفي الكون،

 <sup>(</sup>۱) من للناصرين لهذه النظرية بروديقوس الذي كان معارضا لجورجياس ومناقسا له ،ولم يكن
 على العكس منه يتناول أجرأ باحظا ، وسنشير لل نظريته عند السكلام عنه فيا بعد .

وذلك لأنَّ نظلم الكون حكم ونافع و يرمى إلى الخير . والثانية ، وهى التى كان جورجياس بمثلها ، أن الطبيعة «كما تتجلى فى البشر أنانية ، واعتداد بالذات ، ورغبة فى المتمة والسلطان . وكان يمكن لمثل هــذا النظر أن يتطور إلى نوع من النظرية الخاصة بالتعبير عن الذات » (١) .

فالرجل القوى هو الذي يعرف كيف تساس المدن، ومن حقهأن يتولى حكميا. وليست القوة في كبح جماح النفس والزهد في رغباتها ، فهذا الزهـــد أو على الأقل هذا الاعتدال مظهر من مظاهر الضعف وخور العزيمة ، وهو بالعامة أليق ، إذ ليس عندهم من الإقدام ما يجملهم أرق من بنىجنسهم وأعظم منهم امتيازا . ويجب على الرجل القوى أن يكون شديد النزوع ، وأن يشبع رغباته إلى التمام . أما ذلك الذى لا يشهى شيئا وليست له رغبات فهو «كالحجر». فهذه هي طبيعة الحياة: نروع، ورغبة ، وشهوة ، وقوة تدفع إلى تحقيقها ليشعر المرء باللذة ويبلغ السعادة . ونحن نجد هنا نظرية أخلاقية عارضها أفلاطون وأرسطو فما بمد، فأفلاطون إلى الزهد أميل، ويؤثر حياة التأمل والحكمة ، على حين يرى أرسطو أن الفضيلة وسط بين طرفين ، وأن السمادة في التوازن والاعتدال . ومن الطبيعي أن يدافع سقراط في المحاورة عن الحياة النظرية الفلسفية ، وأن يصطنم كالبكليس الحياة المملية ، حياة الكفاح ، تلك الحياة التي تلائم الديمقراطية الأثينية .

ويترتب على هاتين النظريتين مذهبان خطيران فى الحسكم ، نعنى هل يُعنى السياسى ، وهو الخطيب ، بتحقيق مصلحته ، وفرض إرادته ، وإبراز قوته ، وإشباع رغباته ، عصانمة الجاهير وهم أصحاب السيادة فى الديمةراطية ، فيكون حاله حال

<sup>(</sup>١) تطور الفكر السياسي ، تأليف ساباين وترجة العروسي ص ٣٧ ــ ٣٨ .

الموسيقى الذى يهمه أن يرضى جمهور السامعين ؛ أو يعنى بالأخذ بيد الشعب سواه رضى أم سخط ، ليحق الحق و يحكم بالمدل . أما كالكليس الناطق بلسان جورجياس والسفسطائيين فيرى أنه لا بأس أن يعمد السياسى إلى تحقيق مصلحته الخاصة لأن ذلك لايتعارض مع مصلحة الشعب ؛ وكان كثير من الحكام مستبدين ومع ذلك نعموا أهل مدينتهم ، وضرب لذلك مثلا ببركليس الذى ازدهرت أثينا في عهده ، وأنشأ كثيرا من المؤسسات النافعة للدولة ، وعاش الشعب فى ظل حكه فى رغد ورفاهية . ويطمن سقراط فى همذه النظرية بقوله: إن بركليس أفاض على الشعب المال ، فعلمهم الكسل والجبن والثرثرة والجشع ، وهذه كلها رذائل ؛ أما السياسى الحكيم الصالح فهو الذى يرفع الشعب نحو مثال الخير ، و ببث فيهم أما السياسى الحكيم الصالح فهو الذى يرفع الشعب نحو مثال الخير ، و ببث فيهم فضائل الحكمة والمدالة .

ولكن العدالة هي المشكلة التي حار في حلها القدماء ، كا لا برال الفلاسقة والحكام في حيرة كيف يتصورونها ، وكيف يلتسون لها الحل وقد ألف أفلاطون «الجهورية» فتساءل في افتتاحهاعن العدالة ما هي ، وعرض رأى تراساخوس وهو من السفسطائيين ، من أنها « مصلحة الأقوى » . وهذه لمسرى نظرية جورجياس وكاليكليس ومعظم السفسطائيين ؛ ثم رفضها وانهى إلى نظرية الحما كم الفيلسوف الذي يعلم الشعب مهجا منظا يقوم على اللغة والحساب والهندسة والموسيقى والرياضة البدنية والفلسفة ؛ ثم عدل عن نظريته في «الجهورية» و بسط مذهبا آخر في « القوانين » .

فقصية المدالة ليس من اليسير حلها ، وليس من اليسير أن نتجنب وقوع الظلم . و يذهب كاليكليس إلى أن السبيل لنجنبه هو أن يكون المرء قويا ، ولكي يكون للرء قويا فلابد أن يكون ذا سلطان ، فيتربع على عرش الحسكم ، أو يصادق السلطان . وحيث كان السلطان فى الديمقراطية هو الشعب ، فسليك أن تصانمه ، وأن تساير رغبانه . ولذلك يحتاج الإنسان إلى فن الخطابة يذود به عن نفسه ، ويدفع ما عساه أن يقع عليه من شر وظلم .

و بعد ، فقد كان فى ذهن أفلاطون حين كتب محاورة « جورجياس » أن يهدم مذهبه فى السياسة ، وأن يضم مذهبا جديدا يحق الحق ويقيم العدل . وقد أفلح فى هدم فلسفة جورجياس فى أنَّ القوة فوق الحق ، ولكنه فشل فى وضع مذهب آخر فى الجمهورية ، ثم عدل عنها إلى النواميس ، ولعله إذا امتد به المسر لغير النواميس إلى شىء آخر .

# أنطيفون Antiph on

حياته :

[۱۳۷] آثرت الحديث عن أنطيفون عقب جورجياس لأن آخر ما تكلمنا عنه في مذهبه هو تغليب قوة الإرادة الشخصية على العرف والتقاليد ، أو هذا النوع من النقابل بين الطبيعة والقوانين . و يعد أنطيفون من أبرز المفسطائيين الذين عناون هذا التمارض ، ولكنه لا ينهم الطبيعة على أنها إرادة القوة ، بل على أنها الحياة الطبيعية التي يخضع لها المره في مولده وعوه والاستفادة من النذاء وما إلى ذلك . وقد برزت أهمية أنطيفون في السنوات الأخيرة على أثر اكتشاف قطعة من كتابه و في الحقيقة » في أوراق بردى أو كسير بخوس Oxyrhynchus (١٥ ترجمها باركر وعلى عليها في كتابه و نظرية الإغريق السياسية » ونقلبها كذلك كاثلين فر بمان في النصوص التي طبعتها على حدة وألحقها بكتابها « في صحبة فلاسفة الإغريق قبل سقراط » .

وقد دار جدل فى الزمن القديم حول شخصية أنطيفون التى تختلط بشخصية غيره ممن بمملون الاسم نفسه . ودرس المحدثون هذا الموضوع كذلك ، وانتهوا إلى وجودأشخاص ثلاثة مهذا الاسم ، أحدهم خطيب ، والآخر روائى ، والتالث عراف :

 <sup>(</sup>١) مى مكان بالترب من القيوم، عثر نيه بعنى علماء الآثار على أوراق بردية فيها نسوس من كنب يونانية تختص بالأدب والشعر والعلم والفلسفة . ومن المعروف أن جاليات يونانية كانت تعبش في مصر وتحفظ بلغها وأدبها وحضارتها .

أما الروائى فأصله من سراقوسة ، ظهر فى أوائل القرن الرابع ، وكتب تمثيليات تراجيدية ، بعضها وحده و بعضها الآخر بالاشتراك مع ذيونيسيوس حاكم سراقوسة . أما الخطيب فهو من مدينة رامنوس فى أتيكا ، وله خطب متطرفة تحث على المدوان وسفك الدماه ، وكان سياسياً وزعيا قلحزب الأوليجاركى ، وحكم عليه بالإعدام فى الثورة التى نشبت عام ٤١١ ق. م .

أما العراف ، فهو السفسطائى الذى كان يشتغل بتفسير الأحلام وله مؤلف فيه ، وصاحب كتاب « فى الحقيقة » ، وهو الذى نتحدث عنه .

ونحن نطم أن زينون فى مذكراته تكلم عن أنطيفون وذكر حواره مع سقراط، وقد أشرنا إليه من قبل وقلنا بعضه ، ذلك الحوار الذي كان يدور حول إقناع سقراط بعدم أخذ الأجرعن التعلم ؛ تُرى أى أنطيفون هو ، الخطيب أو الروائى أو العراف ؟ الأرجح أنه العراف ، لأن ارسطو فى قطعة من كتابه عن الشعر احتفظ بها دبوجينس لا يرتوس يتحدث عن منافس سقراط قائلا إنه أنطيفون العراف ، وهو القب الذى اشهر به .

ومن الغريب أنَّ كاثابِن فر بمان بعد عرضها هذا الحميز بين الثلاثة أخذت عند السكلام عن حياته تمزج بين العراف والخطيب ، قائلة : وكان أنطيفون الأثيثي خطيبا ، عرافا ، ومفسرا للأحلام ، ولسنا نعرف شيئا عن حياته . ولعله في شبابه قد استقر في كورنئة طبيبا روحانيا . وقد أدى اشتفاله بالخطابة إلى الاعتقاد بأن التحرر من الآلام النفسية يمكن أن يم إذا أفضى المريض بعلة اضطرابه ، وخضع للملاج القائم على سحر السكلام . وانهى به الأمر إلى إعلاء شأن الخطابة وفن العلاج ، فاصطنم الخطابة » (١).

<sup>. (</sup>۱) فریمان : س ۳۹۳ ــ ۳۹۶ .

وذكرت من مؤلفاته ما يدل على الخلط بينه و بين أنطيقون الخطيب ، منها « الحقيقة » ، وخطبة « فى الوقاق » ، وأخرى « فى السياسى » . و يعزى إليه كتاب « فى تفسير الأحلام » و « فنون الخطابة » ، و « فن التحرر من الألم » .

## كتاب الحقيقة:

[١٣٨] وهذه هي ترجمة النص من كتابه في الحقيقة (١):

المدالة هي عدم اعتداء الواطن طي شرائع المدينة التي يعيش فها . فإذاكان الأمر كذلك فأفضل سبيل يسلكه المره موافقاً المدالة أن محسم لنواميس المدينة في حضرة الناس ، وأن محسم لأوامر الطبيعة Ta tes pfiyseon إذاكان بينه وبين نفسه لا يشهده أحمد . ذلك أن الشرائع مكتسبة طارئة ، وقوانين الطبيعة لا غنى عنها [ وموروثة ] ، لأن الشرائع نفرض بالرضا [ أي باتفاق الناس ] لا بالنمو الطبيعية بالمكس .

فإذا اعتدى إنسان على شرائع للدينة ، ولم يشهده أحد بمن فرض هذه الشرائع ، تجا من الفضيحة والمقاب ، أما إذا انكشف أمره فإنه يقع تحت طائلتهما . وليس الأمر كشك في القوانين الطبيعية ، لأنه إذا خالفها فلن يخف شرها حين يشخفي عن الناس ، ولي يزيد إذا رآه جميع الناس . ذلك أن الضرر الذي يصيبه لا يرجع إلى آراه الناس بل إلى حقيقة الحال .

والعلة فى هذه للسألة أن معظم أفعال العدل الوافقة المشرائع تناقش الطبيعة . فقد فرست الشرائع ملى العيون ما يجب أن تراه وما لا يجب ، وطى الآلان ما يجب أن تسعمه وما لا يجب ، وطى الألسنة ما يجب أن تنطق به وما لا يجب ، وطى الألب ما يجب أن تضله وما لا يجب ، وطى الأرجل أين يجب أن تذهب وأين لا يجب [وطى العقل ما يجب

<sup>(</sup>١) الترجة عن باركر ص ٨٣ ـ ٥ ه ، وعن فريمان ، وبينهما بعض الاختلاف .

أن يطلبه وما لا عِب ] (1). ولكن نواهى الشرائع ليست أوفق الطبيعة وأقرب إلها من الأوامر التي تحت الناس عليها. [ والدليل على ذلك أن ] الحياة والموت طبيعان ، وتكسب الحياة من الأمور النافعة للناس ، ومجاب الموت من الأمور الضارة . ولكن الأمور النافعة بالطبيعة في نظر الشرائع قيود على الطبيعة ، والأمور النافعة بالطبيعة حرة . فالأشياء التي تؤثم لا خيد الطبيعة عند النظر الصائب أكثر من الأشياء التي مجلب الملذة ، وكذلك التي تؤدى إلى الفرح ليست أكثر فعا من التي تفضى إلى الحزن . ذلك أن الأشياء المفيدة حقا لا عجب أن مجلب الضرر بل النفع .

خذ مثلا أولئك الذين وقع بهم ضرر فيكتفون بدفع الأذى عن أنفسهمولا يعتدون أبدا ؟ أو أولئك الذين يحسنون معاملة آ بائهم حتى لو أساء الآباء معاملتهم ؟ أو أولئك الذين يصدقون أيمان غيرهم ولسكنهم لا يحلفون .

إنا عترم أولئك الدين ولدوا من بيت عربق وعجدهم ، أما الدين لم ينشأوا من أصل نبيل ، فلا محترمهم ولا عجدهم . وفي هدفه الحالة لا يتصرف أحدنا بالنسبة لأحدنا الآخر تصرف المتحضرين بل المتربرين ، مادامت الطبيعة قد حبت الناس جميعا بنفس المواهب من جميع الوجوه، سواء أكانوا يونانيين أم متبربين . وفي مقدور جميع الناس ملاحظة قوانين الطبيعة الفرورية لسائر البشر ، فلا يختص أحدنا بأى مزية من هذه القوى الطبيعة إغريقيا كان أم بربريا ، فنحن جميعا نستنشق الهواء من النم والحياشم ، وكلنا يتناول الطعام بالد .

فهذه هى الآراء التى وصلت إلينا من كتاب أنطية ون ﴿ فَى الحقيقة ﴾ . والكتاب من جزأين ، ويتناول بالبحث معظم علوم عمره ، من الميتافيزيقا ، والطبيعة ، والرياضة، والأخلاق والسياسة . وترجع أهمية هلذه القطعة إلى أنها تلقى ضوءاً على آراء السفسطائيين ، وكيف أرادوا تطبيق النظريات الطبيعية على التوانين الإنسانية في

<sup>(</sup>١) إضافة عند إركر.

الأخلاق والسياسة . وكان أنطيفون من أنصار المذهب الطبيعي . وقد انتقد أفلاطون هذا المذهب في « الجمهورية » وفي غيرها من المحاورات ، فكان تقده موجها إلى مثل هــذه الآراء للدونة في كتاب أنطيفون ، والتي كان النــاس يتداولونها ويطلمون عليها .

وجملة ما نستلخصه من هذا النصأمران: الأول معارضة قوانين للدينةباعتبارها قائمة على الظن لا على الحقيقة لأنها ثمرة اتفاق الناس ، والثانى معارضة الفكرة العنصرية التي كانت تميز بين الإغريق و بين المتبر برين.

وعند ما يشير أنطيفون إلى نجاة المذنب من العقاب إذا لم يشهده أحد ، فهو إنما يشير إلى نوع من العرف الذى كان سائدا فى أنينا حتى يبين سخريته من التقاليد . ونحن نذكر أن سقراط رفض الهرب من السجن ، وآثر أن يخضع لقوانين الدولة حتى لوكانت ظالمة على إيثار مصلحته الخاصة . فذهب أنطيفون من المذاهب الغردية المرافع individualism التى تسمي بمصلحة الفرد ولا تحفل بالجوع . وعلة ذلك أن شرائع المدينة تعارض مصلحة الفرد القائمة على القوانين الطبيعية التى تهدف إلى سعادة المره هذا إلى أن الشرائع تأمر بأشياء تحد من لذة الفرد وفققر الحياة ، فهى تأمر بصدم الاعتداء على الجار ، وأن يرفع الممتدى عليه الأمر إلى القضاء . وهناك قد يفور الممتدى الخار عدى المتدى عليه .

و يسود تفسيره الطبيمى نرعة مادية ، فني كتابه ﴿ فَي الحقيقة ﴾ يبدأ بنظرية المدرسة الإيلية من أن جميع الأشياء واحد ، وأن الأشياء الكثيرة ليس لها وجود حقيق . فهو يفصل بين عالم الحس وعالم الحقيقة . والحقيقة هى المادة لا الصورة . مثال ذلك السرير الخشي يتركب من مادة هى الخشب ، ومن صورة هى الهيئة التي

يكون عليها، ومن أجلها نقول عنه إنه سرير وليس منضدة . وقد كانت المدرسة الفيثاغورية تلتمس الحقيقة في الصورة فقط ، أما أنطيقون فيراها في المادة فقط ، ويقول: لو أمك غرست السرير في الأرض، وتصورت أن ينموكا تنمو الشجرة، فلن يكون ما ينمو سريرا بل خشبا، فالخشبهو الحقيقة أكثر من صورته المرضية، مادامت الطبيمة الخشبية باقية ، والصورة كانية تزول وتختني .

### الوفاق :

[۱۳۹] وكان كتاب أنطيفون ﴿ فى الوفاق، معروفاً فى القرنين الخامس والرابع، ويمتاز بروعة الأسلوب وحسن المرض. وقد تناول فلاسفة القرن الخامس فكرة الوفاق بالبحث فذهب يقر يطس إلى أن الوفاق وحده هو افدى ييسر جلائل الأعمال حتى الحرب. والمقصود بالوفاق اتحاد الأفراد بالمودة ، واتفاق كلتهم بالوئام. وتتصل فكرة الوفاق أوثق الانصال عمنى الصداقة ، وعلى أى أسلس تقوم . وفى مذكرات زينوفون (1) ، يقول سقراط:

« الوفاق أعظم النم فى المدن ، وكثيرا ماعث شيوخ المدينة وكبراؤها مواطنهم على إجماع السكلمة . وهنساك قانون شائع فى جميع بلاد اليونان يقضى على المرء بأن علف أن محافظ على الوفاق . ولست أرى أن يكون معنى الوفاق أن يتفق أهل المدينة على مغنين بأعيامهم ، أو زامرين ، أو شعراء ، أو تمثيليات ، بل أن مخضوا المقوانين ، لأن خضوع المواطنين لها يقود المدينة إلى القوة والسعادة . ولن تحسن سياسة المدينة أو نظام البيت بغير هذا الوفاق » .

وقد نقلنا هذا النص كاملا لنبين معارضة سقراط لنظرية أنطيفون في الهرب من قوانين الدوة. وقد تحدث أفلاطون في محاوراته عن الصداقة ، وذهب أرسطو إلى أنها

<sup>(</sup>١) الـكتاب الرابع ، الفصل الرابع ١٦ .

إذا سادت بين الناس فلا حاجة إلى العدل. فنى ضوء هذه الأفكار الشائمة فى بلاد البونان يمكن أن نفهم عبارات أنطيفون التى ننقلها عن كتابه الذى احتفظ فيلوستراتوس ببعض أجزائه ، وهذه هى نقلا عن فريمان :

(٤٨) الإنسان كما يقولون أعظم الحيونات ألوهية .

(٤٩) والآن فلتتقدم الحياة ، ولينزع الرجل إلى الزواج والاتصال بالمرأة . عندئذ يبدأ مع هــذا اليوم وهــذه الليلة مصير جديد ، لأن الزواج تنازع كبير بين الناس . فإذا اتضح أن المرأة سيئة العشرة فماذا يسمل الرجل في هذه الـكارثة ؟ فالطلاق صب : إنه يعنى انقلاب الأصدقاء أعداء ، أولئك الأصدقاء الذين كانت لهم نفس الأفكار ، وكانوا يستنشقون نفس الهواه ، وكانوا مُقدَّر بن وكنا ننزلهم حق قدرهم . وكم يكون عسيرا حين يظنى المرء أنه يسمى إلى السعادة بامتلاك المرأة فإذا به يجلب لنفسه الشقاء .

ومع ذلك فلا ينبغى أن نسى الظن ، ولنفرض وجود غاية الوفاق . قما أبهى أن يتخذ الإنسان زوجة توافق قلبه ؛ وما أحلى ذلك وغاصة إذا كان المرء شابا ؛ ولكن الألم يغم فى صميم اللغة ، لأن الأفراح لا تفد وحدها ، بل فى صعية الأحزان والمتاعب . فالنصر فى الألحاب الأوليمية وسائر المباهج تنال بالآلام التقال . وتتوقف الأبحاد والجوائر والمسرات التى وهيها الله الإنسان على العمل والكد . وإذا كان فى صحبتى بدن آخر يسبب لى من المتاعب بمقدار ما أجليه لنفسى ، فلن أستطيع الاستمرار فى الحياة ، إذ ما أعظم الجهد الذى أبذله فى المناية بنفسى من أجل الصحة وكسب الميش والحصول على الشهرة والاحترام والمجد والسمة الحسنة . فاذا يحدث إذا صدمت إلى بدنا آخر له مثل هدفه المتاعب ؟ أليس من الواضح أن الزوجة حتى إذا كانت موافقة برنوجها تجلب له من الحب والألم ما فعله لنفسه فيرعى صحة بدنين ، ويكسب معاش شخصين ، ويظفر بالاحترام والمصرف لا ثنين ؟ فإذا أنجب أطفالا ازداد همه ، وولى شبابه ، وتغيرت هيئته .

يتضح من هذا النص نرعة أنطيفون نحو المذهب الفردى والذى أشرنا إليه عند بحث نظريته السياسية . فهو يرى أنَّ الزواج متمة ، ولكن مجلبة المتاعب ، وإبجاب الأولاد أكثر حملا للهم . وقد رأينا أن جورجياس لم يتزوج كذلك . ولمل هذه النرعة كانت شائمة فى المفسطائيين لمدم استقرارهم ، واضطرارهم إلى التجول من مدينة إلى أخرى ، ولو أن أنطيفون يرجعها إلى حالة نصانية هى طلب الشهرة والمجد والاحترام وحسن السمعة ، وهى صفات تدل على الأثرة وحب الذات .

وهناك علة أخرى يذكرها في النص الموجود بين أيدينا فحواها أن الحياة مملوءة بالآلام، وهي إلى ذلك قصيرة أشبه بيوم ما يكاد يطلع عليه النهار حتى يولى سريعاً مقبلًا نحو الظلام، فيسلم المرء نفسه إلى الجيل الذي يخلفه . والسعيد من ينهب اللذات في هذه الحياة القصيرة الأمد. والشقى من يزهد في حياته الحاضرة تمهيدا للحياة الأخرى! والسبيل إلى الحياة السعيدة في الدنيا أن يأخذ الإنسان نفسه بالتربية ، وأفضلها ما بدأ من الصغر حتى بحصدالمره ما زرعه . فالتربية الحسنة كالزرع الذي ينمو ويزهر ويقطف الإنسان تماره في شبابه ورجولته وشيخوخته . وجوهر التربية أن تزرع في الطفل الوفاق ، بينه و بين نفسه ، و بينه و بين الناس . ويصدر الوفاق عن النظام ومعرفة أسراره ومحبته والسير على مقتضاه ، فليس أقبح أو أعظم ضرراً وشراً من الفوضى . ومن أجل ذلك بعلم الآباء أبناءهم الطاعة حتى يخضعوا للنظام . وأعظم سبيل إلى الوفاق هي الصداقة ، ولذلك ينبغي أن يحسن المرء اختيار الصديق ، ولا يفتر بمن يقبل عليه لماعنده من مال أو جاه . أما وفاق الإنسان بينه و بين نفسه فمصدره وحسدة النرض . وآفة هسذا الوفاق الباطن التردد ، و يرجم التردد إلى الخوف ، ويفضى الخوف إلى الجبن ، ويؤدى الجبن إلى القعود والمجز .

## الأحلام:

[ 180 ] ويذهب شيشرون إلى أن كتاب أنطيقون عن الأحلام كان الأساس الذى اعتمد عليه المتأخرون مثل خريسبيبوس الرواق . وكان أنطيقون يعنى بالأحلام وتقسير المنامات التنبوء بالمستقبل بمعرفة دلالها ، فهى نبو ات صغيرة . ويقوم هذا التأويل على العلم ولا يستند إلى الإلهام ، فمزلة مفسر الأحلام من الحلم منزلة الشارح للقصيدة . وقد عارض أنطيقون رأى السابقين فى التأويل . مثال ذلك أن لاعباأوليمييا يرى فى المنام أنه يقود عربة بجرها أربعة جياد . والتأويل البسيط الواضح يدل على الظفر ، ولكن أنطيقون يذهب إلى أنه يخسر السباق لأن وأربعة تجرى أمامه » . ومجلم لاعب آخر أنه القلب نسراً ، وتفسيره عند القدماء أنه يكسب لأن النسر سريع الطيران ، ويؤوله أنطيقون على المكس ، لأن النسر يطارد الطيور الأخرى فهو فى مؤخرتها .

#### مبياس Hippias

حياته :

[ ۱٤۱] نحن نعرف هبياس من المحاورتين المعروفتين باسمه مما دونه أفلاطون. وتتملق « هبياس الأكبر » بالجيل حيث يناقش فيها سقراط فسكرة الجال مع هبياس . ومن المسلم به أن هسذه المحاورة سقراطية ، وهى من أوائل ماكتب أفلاطون.

وهبياس من مدينة إليس Elis عاش في أواخر القرن الخامس ، وقد ذكره أفلاطون في محاورة و الدفاع » مما يدل على أنه كان حيا يمل عام ٢٩٩٩ ق . م ، وهي السنة التي أعدم فيها سقراط . وقبل إنه أصغر من بروتاجوراس ، وإنه عمر طويلا . واشهر هبياس بأنه كان دائباً على الحضور في الألماب الأوليمبية . وقد أوفدته مدينة و إليس » في سفارات كثيرة إلى أثينا وصقلية و بخاصة إلى إسبرطة كا رأينا في سفارة جورجياس . وكان ينزل في أثينا في بيت كالياس الذي كان يشبه ما نسبه اليوم و بالصالون الأدبى » الذي مجتمع فيه الأدباء وأهل الفكر . ويذهب أفلاطون إلى أن هبياس كان يقول إنه جمع من المال أكثر من أى اثنين من السفطائيين مما ، وقد تكسب في صقلية أكثر من بروتاجوراس . ولكنه لم يأخذ من إسبرطة مالا لأن أهلها لا يعطون أجراً على التعلم .

ومن للأثور أنه كان يذهب إلى الألماب الأوليميية بحمل فنونا متنوعة كالتراجيديات والقصائد المنائية والخطب ليعرضها على السامعين . ويروى أن مواهبه كانت متعددة وعظيمة . منها ذاكرته القوية المجيبة التي تحفظ خسين اسما عند سماعهامرة واحدة. وابتدع طريقة تمين على التذكر ، وكان يملمها تلاميذه. أما العلوم التي اختص بها فكثيرة ، منها الرياضة والفلك والنحو واللغة ، والنظم وللوسيق ، والتصوير والنحت. وكان يعلم أهل إسبرطة الذين لا محفلون بالخطابة والعلم الطبيعى، التاريخ ، وهو تاريخ الأنساب والمدن.

وكان إلى جانب معارفه الواسعة كما يخبرنا مقراط فى المحاورة ماهرا فى كثير من الحرف والصناعات . ويقال إنه وفد ذات مرة على الألماب الأوليمبية يلبس ملابس من صنع يديه ، وكذلك سائر ما محمل ، الحاتم ، وعصا من شجر الزيتون ، والحذاء ، والقبيص ، والعباءة .

و يمتاز هبياس فى خطبه بأنه وفق بين أقاويل القدماء مثل أورفيوس وموزايوس وهوميروس وهزيود ، وغيرهم ممن جاءوا بعدهم فصاغها فى عبارات جديدة مؤلفا فيا بينها وكان يستمد على الأساطير الشائمة وعلى قصائد هو ميروس وهزيود فى استخلاص تاريخ الإغريق.

ولم تقف دراسته عند حد نقد لغة هومبروس ونظمه ، بل بحث شخصيات الإلياذة ، فذهب إلى أن أخيل أشجعهم ، ونسطور أحكمهم ، وهكذا .

وكان إلى ذلك عالما بالرياضة ، وينسب إليه اكتشاف طريقة تقسيم الزاوية القائمة ثلاثة أقسام ، وتربيع الدائرة . وقد ذكرت فريمان هذه الطريقة مفصلة مع التوضيح بالرسم (<sup>77)</sup> .

وحين قدم أفلاطون صورة هبياس في محاورة « بر وتاجوراس » عندما وصف الحاضرين قبل الدخول في صبح المحاورة ، صورّه بجلس في مقابل بر وتاجوراس على

<sup>(</sup>۱) اظر فرعان س ۳۸۰ ـ ۳۸۸ .

كرسى عال ، ويجلس حوله على مقاعد إريكساخوس ، وفيدروس ، وأندرون ، و بعض الأغراب الذين اصطحبهم معه من مدينته ﴿ إليس ﴾ ، ﴿ وكانوا يوجهون لهياس بعض المسائل الطبيعية والفلكية ، وكان يحدد لهم همذه المسائل المتعددة ويحاضر لهم فيها » (1) .

و يمضى أفلاطون فيصوره بعد ذلك فى دور الموفق بين بروتاجوراس وبين سقراط عند اختلافها فى وجهة النظر فى تفسير الشعر أو غير ذلك من الأمور . ولكن هبياس يؤيد جانب الطبيعة فى مقابل التقاليد والقوانين التى يذهب أنها «تستبد بالبشر وكثيرا ما ترغمنا على فعل أمور كثيرة تضاد الطبيعة » (٢٠) .

و يمضى هبياس فى حديثه مفاخراً بنفسه ، وهى الصورة التى يعرضها لنا أفلاطون كذلك فى مواضع أخرى ، فيقول : « فما أعظم فضيحتنا نحن الذين نعرف طبيعة الأشياء ، نحن أحكم اليونانيين الذين اجتمعنا فى هدفه المدينة التى هى مدينة الحكة لما عندنا من حكة ، وفى أعظم بيت بالمدينة وأكثره مجدا ، إذا لم نظهر بما هو جدير بهذا الشرف واقتصرنا على التنازع فيا بيننا كأحط الناس » . ويفخر هبياس بنفسه فى استهلال محاورة « هبياس الأكبر » حيث يسأله سقراط أين كان هدفه المدة المطويلة غانبا عن أثينا ، فأجابه : « لم يكن عندى فسحة من الوقت ، إذ كما احتاجت مدينة إليس إلى المفاوضة مع مدينة أخرى آثرتنى على غيرى لأكون سفيرها ، لأبى أفدر الناس على التحكيم أو الخطابة اللازمة فى مثل هدفه الملاقات من المدن » (\*)

 <sup>(</sup>١) بروتاجوراس ٣١٠.
 (١) بروتاجوراس ٣٣٠. ويعرض زينونون في مذكراته الكتاب الرابع الفصل الرابع حوارا بين سقراط وين هياس بؤيد فيه سقراط الفواتين
 وبعدها للمية ويدمو للى احترامها ، ويعارضها هياس .

الجلال :

[187] وتعلق محاورة و هبياس الأكبر » بتحديد معنى الجال ، حيث يقدم هبياس تمريفات أربعة لكنها جيما مما يعترض عليها سقراط . الأول أن الجيل هو المدراء الجيلة ، ولا يصلح هذا التمريف لأن ثمة أشياء جيلة كالقيارة وهي ليست فتاة . والثاني أن الجال يكون في الأشياء المذهبة ، هو : و الذهب ولا شيء غيره » لأن الذهب بحمل الأشياء . ولكن تمثال فيدياس عن الإلاهة أثبنا مع أنه باعتراف هبياس غاية في الجال ليس مصنوعاً من الذهب ، بل صنع المثال العينين والوجه وسائر الأعضاء من العاج . والنعريف الثالث أن الجيل هو و الملائم » ، فالمعقة الخشبية أكثر ملاءمة لتناول الحساء الساخن من الملعقة الذهبية . وهذا التمريف الجديد جاء والنافع . ويثير سقراط في عدم ملاءمة الذهب لتمثال فيدياس . والرابع أن الجيل هو النافع . ويثير سقراط اعتراضات كثيرة على هذا التعريف أيضا ، ولا تنتهى الحاورة بنتيجة حاسمة . ومن الواضح أن هبياس يلتزم نظرية مادية في الجال . ولا غوابة في ذلك ، فهو الذي كان يفخر بالكسب العظيم من مهنة التعليم .

جلة القول الصورة التي نستخلصها من محاورات أفلاطون عن هبياس هي أنه على خسلاف بروتاجوراس وبرودبقوس وجورجياس، لم يكن بارعاً في الحوار والجدل، أو هميقا في البحث عن الحقائق.

## بروديقوس Prodikos

حياته :

[۱٤٣] هومن أفضل السفسطائيين وأزكاهم سيرة ، وقد صوره أفلاطون في محاوراته في صورة حسنة ، على العكس من هبياس . ولعل ذلك يرجع إلى أنه كان معلم سقراط الذي يسترف بهذه التلذة في محاورة « بروتاجوراس » (1) حيث يقول موجها الحديث إلى بروتاجوراس :

وماأحسن حظنا أن يكون برود يقوس موجوداً بيننا فى الوقت الناسب ، فعنده أى بروتا جوراس ، من الحكمة فيا أظن أكثر بما يضاف إلى البشر ، وهو متصف بهذه الحكمة من زمن طويل ، وقد ترجع إلى زمان سيمونيدس أو أبعد . وأنت طى وفرة علك بكثير من الأمور بيدو أنك لاندرى شيئا عن ذلك . أما أنا لأنى تليذه فأدرى »

ولسنا نعرف شيئا عن مولده ووفاته ، ولكن يبدو أنه لم يكن صغير السن عندما التتى بسقراط فى بيت كالياس حيث دارت محاورة بروتاجوراس . ونحن نعلم أن هـ ذه المحاورة كانت عام ٤٣٢ فى الأغلب . وظل بزاول مهنته حتى موت سقراط عام ٣٩٩ ق . م .

وهو من قيوس Keos وهي جزيرة صغيرة واقعة في الجنوب النربي من ساحل آسيا الصغرى ، وتشهر بشاعرها العظيم سيمونيدس . ويذكر أفلاطون في محاورة « هبياس » أن بروديقوس جاء إلى أثينا سفيرا لقيوس ، وخطب أمام مجلس الخمائة ، وكان لخطابه وقع حسن « وأكسبه شهرة » ، كاكان يعلم الخطابة المشباب في دروس خاصة « وكانوا يدفعون مبالغ طائلة ثمنا لها » (٢٢) . وكان كالياس راغبا في

<sup>(</sup>۱) بروتاجوراس ۳٤٠ . (۲) عاورة هيباس ۲۸۷.

طلب اللم عليه ودفع الأجر عن ذلك ، هذا إلى أن بروديقوس كان ينزل فى بيته حين يكون فى أثينا كنيره من السفسطائيين . وكان سقراط يبعث إليه من الشباب من بريد تم النحو وأسرار اللغة . والمأثور أنه لم يكن يغالى فى طلب الأحر .

ومن تلامذته الذين كانوا يستمعون إليه فى بيت كالياس أجاثون و بوزانياس . وقيل إن أوريبيدس ، و إيسقراط ، وثراسهاخوس كانوا من جملة تلامذته أيضا .

## اختيار مرقل:

[123] وكانت طريقته في تعليم الخطابة تعتبد على الحفظ ، بأن يدفع بهاذج إلى الطلبة يستظهرونها ، وقد احتفظ لنا زينوفون في مذكراته (٢٠ عنلاصة لقصة أخلاقية بعنوان و اختيار هرقل » ، وكان يقدمها لمعظم التعلين نموذجاً لبراعته . وخلاصة هذه القصة أن عرقل حين أو شك على الشباب ، أي في المرحلة التي يخرج فيها المرء من الصبا و يصبح سيد نفسه وسسئولا عن طريقه في الحياة ، وقع في الحيرة بين طريق الخير والشر ؛ فانعزل هرقل وحام على وجهه في مكان بعيد، وجلس وحيدا يفكر أي الطريقين يختار ، وإذا بامرأتين ترمزان إلى الفضيلة والرذيلة أقبلتا عليه ، وعرضت كل منهما نقسها عليه . وخاطبته المرأة و الرذيلة » قائلة له : إذا صاحبتني أذقتك ألوان اللغة والنميم ، فلا تعزل ميدان القتال ، أو نشتغل بالسياسة ، بل أدقتك ألوان اللغة والنميم ، فلا تعزل ميدان القتال ، أو نشتغل بالسياسة ، بل تستم بأطايب الطعام والشراب والساع . ولن أحثك على المسل المحصول على

<sup>(</sup>١) مذكرات زينوفون ، الكتاب التانى ، الفصل الأول ٢١ – ٣٤ .

هـنـه الباهج . أما المرأة « الفضيلة » فقالت له : إنى لن أخدعك بل أبسط لك الحقيقة كما هى ؛ إن أثمن شىء وهبته الآلهة للإنسان هو السل ، والاستقامة ، وخدمة الأصدقاء ، ونفع المدينة ، وزرع الأرض ، ورعى الأغنام ، وتعلم فنون الحرب ، حتى تـكـب النبل والشرف والفضيلة . ومغزى القصة كما يسوقها زينوفون أن الحياة الفاضلة تقوم على السل لا على طلب الملذات، وفى ذلك خير الفرد ، وصلاح المدن ، وأن للرء ينبغى أن يؤثر الخير على الشر .

ولكن أفلاطون في محاورة المأدبة (١٧٧) يشير إلى القصة في معرض آخر، إذ يروى كيف أن إلاهة الحب لا تجد من الشعراء من يمجدها، على حين أن قصائدهم زاخرة بمدح غيرها من الآلهة . والسفسطائيون أيضا انصرفوا عن تمجيد الحب ، مثل بروديقوس الذي امتدح فضائل هرقل . ولما كان هرقل عنواناً على القوة ، فقد انخذه بروديقوس في قصته رمزاً لتغليب القوة على الحق ، كا رأينا في مذهب جورجياس . ولكن بروديقوس يقرن القوة بالفضيلة والعمل . فهو إنما بريد تعليم الفضائل المدنية التي عليها قوام المدنية .

#### اللغة:

[180] واشتهر بروديقوس بتبحره فى اللغة وسرفة دقائق سانيها . ويعزى إليه تحديد مدلول كثير من الألفاظ التى كانت تعد من المترادفات . وكان المتحاورون ومنهم سقراط يرجمون إليه إذا اختلفوا على معنى بعض المصطلحات . فنى محاورة بروتاجوراس يقول سقراط بعد الموضع الذى غلناه فى أول هــذا الـكلام :

والآن ، إذا لم أكن مخطئا فا بنك لا نفهم معنى لقطة و شاق ه Chalepon (1) كا تصده سيمونيدس و لا بد أن أصحح لك خطأك كاكان بروديقوس بصحح لى استعمال لفظة و محيف deinon » فى موضع المدح . فإذا قلت عن بروتا جوراس أو أى شخص آخر إنه رجل حكم حكمة محيفة ، فإنه يسأنى ألا أخجل من تسمية الشى الحسن محيفا ؟ وأخذبرود يقوس يعلنى أن و الحيف » يطلق داعًا فى معنى التبح ، فلا يقول أحد عن صحة أوثروة أو سلم إنها محيفة بل عن الرض والفقر والحرب . إنى أظن أن سيمونيدس وأهل قبوس حين تسكلموا عن و الشاق » كان يعنون و الشر » أو شيئا لا يمكن أن تفهمه . فلنسأل بروديقوس عن معنى و شاق » إذ لا بدأنه قادر طي الإجابة عن الأسئلة الحاصة بلهجة سيمونيدس . ماذا كان يابروديقوس يعنى بلفظة شاق ؟ . فأجاب برود يقوس : و شر » . قال سقراط : وبناء طي ذلك فإن سيمونيدس يلوم بيناقوس على قوله : و بلوغ الحير شاق » كان عبارته فيد : و بلوغ الحير شر » .

## الألوهية :

[127] وبحث بروديقوس عن الأصل في نشأة فكرة الألوهية عند الإنسان ، وصلة ذلك بالمجتمع ، وكيف عرف العقسل البشرى وجود الآلهة . وقد احتفظ لنا سكستوس برأيه في ذلك ، وهو أن الإنسان ألّه الأشياء الطبيعية التي يستفيد منها ، وبخاصة تلك التي يتناول منها غذاء . فقد عبد الأسلاف الأقدمون الشمس والقمر والأنهسار والينابيع وكل شيء نافع ، كا عبد قدماء المصريين النيل وعدوه إلها . فذلك سمى القدماء الخبز ديمتر ، والحر ديونيسوس ، ولله بوزيدون ، والنار هفايستوس ، ولله بوزيدون ، والأسرار

 <sup>(</sup>١) يراجع ماسبق من هذا الكتاب س ١٤ عند الكلامعن الحكماء السبعة، حيث أوردنا الحكمة الجاربة في لمان بيتاقوس ، وهي و بلوغ الحير شاق» .

تتصل بالزراعة ، وما فيها من منافع ، ولهذا نشأت الألوهية عند استقرار الإنسان في الأرض وتملم الزراعة .

وهذا يدل على تستى بروديقوس فى بحث الإنسان ، والتماس « الطبيعة » الأولى التي تصدر عنها سائر مظاهره الاجماعية ، بما يؤيد نزعة السفسطائيين فى التقابل بين الطبيعة والقوانين .

\_

# فهرسين

| منعة |                                                                                                                                                                                   |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (1)  |                                                                                                                                                                                   |
|      | الفلسفة والحضارة                                                                                                                                                                  |
|      | <ul> <li>١ - الفلسفة الحية ٢ - فى ضوء الظروف السيساسية ٣ - فى ضوء الحضارة ٤ - امتياز الحضار اليونانية بالفلسفة ـ ٥ - معنى الحضارة ـ ٢ - الدين والعلم والفين والفلسفة .</li> </ul> |
| ١٠   | طلائع الفلسفة اليونانية                                                                                                                                                           |
|      | ٧- البيئة الجغرافية ٨- الفن اليونانى ٩- رأى أرسطو فى التجربة والعلم والفن ١٠- مصادر السطم اليونانى ١١- نشأة العلم الإلحمى ١٢- أعياد اليونانيين ١٣- هوميروس والإلياذة .            |
| ۳۱   | مصادر الفلسفة اليونانية . •                                                                                                                                                       |
|      | ۱۹ ــ الـكتب الفلسفية ۱۷ ــ الكشف عن نصوص القسدماء .<br>۱۸ ــ أنواع للصادر : للدارس الفلسفية ۱۹ــرواة الآراء ۲۰ ــرواة<br>الآراء والسير ۲۱ ــ رواة السير ۲۲ ــ المؤرخون           |
| ٤١   | الحكاء السبعة                                                                                                                                                                     |
|      | ۲۳ روایة أفلاطون       ۲۷ ـــ رأی للتأخرین     ۲۵ ـــ رأی العرب                                                                                                                   |
| ٤٧   | المدرسة الأيونية                                                                                                                                                                  |
|      | ٣٧ ملطية في القرن السادس ٧٧ مـ طاليس (ص ٤٨) حياته .<br>٨٧ مـ حكمته وسياسته ٢٥ مـ عالم فلكي ورياضي ٣٠ مـ الماء<br>أمار الأشار ٢٠ مـ كا شده كاد م الآلمـة ٣٧ مـ قسة الاحتكاد .      |

| منعة |                                                                           |
|------|---------------------------------------------------------------------------|
|      | ٣٣ ـ أنكــمندريس (ص ٩٩ ) : حياته ٣٤ ـ نص أفواله ٢٥ ـ                      |
|      | الأبيرون ٣٦ ـ خلق العالم ٣٧ ـ ظهور الأحياء ٣٨ ـ العاد ٣٩ ـ                |
|      | مخترعات علمية ٤٠ ـ أنكمانس (ص ٦٥) حياته ٤١ ـ الهوا.                       |
|      | أصل الأشياء ٢٦ _ أثر أنكسانس .                                            |
| ٧٠   | فيثاغورس                                                                  |
|      | <ul> <li>٤٣ نفوذ الفرس في أبونيا ٤٤ ـ مصادر حياة فيثاغورس ٤٥ ـ</li> </ul> |
|      | سيرته ٤٦ ــ مدرسة فيثاغورس ٤٧ ــ مذهبه الديني : التناسخ ٤٨ ــ             |
|      | تطهير النفس ٤٩ ـ الحساب والهندسة ٥٠ ـ الموسيقي ٥١ ـ                       |
|      | الطب ٥٣ ـ الفلك ٥٤ ـ أثره .                                               |
| 94   | زينوفان                                                                   |
|      | ٥٥ حيانه ٥٣ ــ شعره ٥٧ ــ الله .                                          |
| ٩,   | هرقليطس                                                                   |
|      | ٥٨ ـ اختلاف الفسرين ٥٩ ـ حيانه ٦٠ ـ كتابه وأسلوبه ٢١ ـ                    |
|      | النصوص ٧٦ ـ ترتيب النصوص ٧٣ ـ موقفه من السابقين ٧٤ ـ                      |
|      | الكلمة : القيانون ٦٥ ـ الائتلاف بين الأضداد ٢٦ ـ النيار .                 |
|      | ٦٧ ـ التغير المتصل ٦٨ ـ المعرفة .                                         |
| 177  | بارمنيدس                                                                  |
|      | ٩٩ حيانه وقصيدته ٧٠_القصيدة ٧١_الافتتاح ٧٧_الطريق .                       |
|      | ٧٣- الحقيقة ٧٤- الوجود.                                                   |
| ١٤٥  | زينون الإيلى                                                              |
|      | ٧٥ - حياته ٧٦ - كتبه ٧٧ - منهجه : الجدل ٧٨ - إبطال الكثرة                 |
|      | ٧٩ _ إبطال الحركة ٨٠ _ قيمة زينون .                                       |
| ۱۰۰  | مليسوس ٠٠٠٠٠                                                              |
|      | ٨١ - حياته ٨٧ _ النصوص ٨٣ _ فلسفته .                                      |

| ىن  |                                                                                                               |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 171 | أنباد قلي <i>س</i> أنباد                                                                                      |
|     | ٨٤ ـ حياته ٨٥ ـ قسيدة فى الطبيعة ٨٦ ـ العرفة ٨٧ ـ العناصر                                                     |
|     | الأربعة ٨٨ ــ الحبة والنلبة ٨٩ ــ الضرورة والاتفاق ٩٠ ــ                                                      |
|     | الإنسان والنفس والجشم ٩٦ ـ العلم والعلب ·                                                                     |
| 191 | أنكسا جوراس                                                                                                   |
|     | <ul> <li>٩٢ ـ حيانه ٩٣ ـ النصوص ٩٤ ـ الفلسفة الطبيعية ٥٥ ـ البقور ٩٩ ـ</li> <li>لمقل ٩٧ ـ أهميته .</li> </ul> |
| ۲.٧ | المدرسة الذرية ــ لوقيبوس                                                                                     |
|     | ٩٨ ــ النظرية الدرية قديما وحديثا - ٩٩ ــ حياة لوقيبوس - ١٠٠ ــ                                               |
|     | أقوال القدما. عنه ١٠١ ـ الجُمع بين الإيلية والفيثاغورية (ص٢٠١ )                                               |
|     | ١٠١ ــ الحلاء والملاء (ص ١٣ ) ١٠٣ ــ صفات الخبرة .                                                            |
| *14 | ديمقريطس                                                                                                      |
|     | ١٠٣ ـ حياته ١٠٤ ـ مذهبه ١٠٥ ـ نشأة العالم والحياة ٢٠٠ ـ                                                       |
|     | للعرفة ١٠٧ الأخلاق ١٠٨ ـ أثره                                                                                 |
| 779 | الفيثاغور يون المتأخرون                                                                                       |
|     | ١٠٩ _ تطور للدرسة ١١٠ _ فيلولاوس : حياته ١١١ _ النفس .<br>١١٧ نظرية الأعداد ١١٣ _ الجيمات الحسة ١١٤ _ الفلك . |
| 727 | لسفسطائيون                                                                                                    |
|     | ١١٥ _ معنى السفسطائي ١١٦_ حول محاورة السفسطائي ١١٧ _                                                          |
|     | شخصية السفسطائي واسمسه ١١٨ _ مهاجمة السفسطائيين ١١٩ _                                                         |
|     | معارضة سقراط ١٣٠ ـ سياسة المدينة ١٣١ الطبيعة والتقاليد.                                                       |
|     | ۱۲۲ _ انتصار أثينا على القرس ١٣٣ _ تشعب تعاليمهم ١٧٤ _ وأى                                                    |

زلر ١٧٥ ـ تطور السفسطائية

| مفيعه |                                                                   |
|-------|-------------------------------------------------------------------|
| 771   | بروتلجوراس                                                        |
|       | ١٢٦ _ حياته ١٢٧ _ كتبه ونصوصه ١٢٨ _ العرفة ١١٩ _ فن               |
|       | السياسة والتقابل بين الطبيعة والتقاليد . ١٣٠ ـ الأخلاق والتربية . |
|       | ١٣١ _ البحث في اللغة .                                            |
| 770   | جورجياس                                                           |
|       | ۱۳۲ حیاته ۱۳۳ ـ کتبه ونسوصه ۱۳۶ ـ جدل جورجیاس .                   |
|       | ١٣٥ ــ فن الحطابة ١٣٦ ــ القوة فوق الحق .                         |
| 791   | أنطيفون                                                           |
|       | ١٣٧ _حياته ١٣٨ _كتاب الحقيقة ١٣٩ _الوفاق ١٤٠ _الأحلام             |
| ٣٠٠   | هبیاس                                                             |
|       | ١٠١ حياته ١٤٧ ــ الجمال                                           |
| ۲۰٤   | برود يقوس ، ، ، ، ، ، ، ،                                         |
|       | ١٤٣ ـ حياته ١٤٤ ــ اختيار هرقل ١٤٥ ــ اللغة ١٤٦ ــ الألوهية       |

- 1 Bréhier : Histoire de la Philosophie.
- 2 Burgess: An Introduction to the Hist. of Philosophy.
- 3 Radhakrishnan: Hist. of Phil. Eastern and Western.
- 4 Rivaud : Hist. de la Phil.
- 5 Russell : A Hist. of Western Phil.
- 6 Windelband : Hist. of Phil
- 7 Burnet: Greek Phil. Thales to Plato.
- 8 Charles Werner: La Phil. Grecque.
- 9 Gomperz: The Greek Thinkers.
- 10 Robin : La Pensée Grecque.
- 11 Zeller: Outlines of the Hist. of Gr. Phil.
- 12 Sabine: A Hist. of Political Theory.(1)
- 13 Barker : Gr. Political Theory.
- 14 Burnet : Early Gr. Phil.
- 15 Cornford: Principium Sapientiae.
- 16 Freeman (Kathleen): Companion to Presocratic Philosophers.

: Ancilla to the Presoc. Ph.

- 17 Raven: Pythagoreans and Eleatics.
- 18 Jaeger: The Theology of the Early Gr. Philosophers.
- 19 Nietzsche: La Naissance de la Phil. Gr.
- 20 Farrington: Science in Antiquity.
- 21 Rey: La Jeunesse de la Science Gr.
- 22 Sarton: A History of Science.
- 23 Will Durant: The life of Greece(2).
- 24 Bury : A History of Greece.
- 25 Murray : Five Stages of Gr. Religion.

# تصويبات

| خطأ صواب                                          |                       | مفحة |
|---------------------------------------------------|-----------------------|------|
| Mousike Monsike                                   | ٧٠                    | ۱۳   |
| Cleobulus Cleolubus                               | 15                    | ٤١   |
| Myson Mysol                                       | 18                    |      |
| Philosophos Philosophos                           | s £                   | • ٢  |
| Jaeger yaeger                                     | ۲٠                    | ۰۳   |
| خضعت في وخضعت مصر في                              | ٦ و.                  | ٧٠   |
| واقراط إزقراط                                     | 4                     | ٧١   |
| أوتار متساوية الأوتار غير متساوية                 | الأ                   | ٨o   |
| ساوی ۳: ۲ تساوی ۲: ۳                              | ۷ تـ                  | 78   |
| كألمة الإلامة                                     | <b>Ϋ</b> Ι <b>\</b> Υ | 179  |
| تعرج للنحني                                       | A/ (E                 | 187  |
| الهو والهو رابطة في الفضية الحليا                 | ١٦ و                  | 12.  |
| غوض الغرض                                         | 71 الا                | 127  |
| \$بدوسيوجد إلى الأزل       الأزل وسيوجد إلى الأبد | ه ۱ الأ               | 100  |
| كمن ممكناً                                        | ۱۱                    | 7.1  |
| والشمس في أن الشمس                                | ٤ ف                   | 4.5  |
| ندا تند                                           | 2 17                  | ASY  |
| <b>أوضع</b> الأرجع                                | 31 الأ                | 70.  |

## مكتبات ووكسلاء البيع بالدول العربية

#### لبنان

ا - مكتبة الهيئة المسرية العامة للكتاب
شارع صيدنايا المسيطبة - بناية الدوحةبيروت - ت: ٩١١/١/٢٠٢١٣
 ص. ب : ٩١١٣ - ١١ بيروت - لبنان
٧ - مكتبة الهيئة المسرية العامة للكتاب
بيسروت - الضرع الجسيد - شسارع
بيسروت - الضرع الجسيد - شسارع
بناية سنتر مارييا
 من به ١١٣/٥/١٥١٠

#### سهريا

ها**ر المدى اللشفاطة** والنشر والتوزيع ــ سوريا - ممشق - ضارع كرجـيه حداد -المتضرع من شارع ۲۹ آيار - ص. ب، ۲۲۱۷ - الجمهورية المربية السورية

#### تونس

الكتبة الحديثة . } شارع الطاهر صفر-٤٠٠٠ سوسة – الجمهورية التونسية .

#### الملكة العربية السعودية

١ - مـؤسسمة العبيكان - الرياض
 (ص. به ١٨٥٧) رسز ١١٥٩٥ - تقـاطع
 طريق الثلك فهند مع طريق الصروبة ماتشه ١٩٥٤٢٤ - ١٠٠٠٤٨ .

 آسرکة کنوز الموقة المطبوعات والأدوات الكتابية - جدة - الشرفية -شارع الستين - ص. ب. ۲۰۷۱ جدة : ۱۱۸۷۷ - ت : المك تسبد ۲۰۷۷۲ -۱۲۰۷۲۲ - ۲۰۱۲۲۲ - ۲۰۷۷۲۲.

٣- مكتبة الرشد للنشر والتوزيع الرياض - الملكة المربية السعودية من. ب: ١٧٥٢٢ الـريــاض: ١١٤٩٤ - ت:
 ١٥٩٢٢٥١.

4 - مــؤسســـة عـــيــدالرحــمن
 الســـديري الحــيــديـة - الجــوف الملكة العربية السعونية - دار الجوف
 للملوم ص. ب: ١٩٨ الجــــوف - ماتف:
 للملاء ص. ب: ١٩٨ الجــــوف - ماتف:
 ١٣٩١٠/١٢٤٧٠٠٠ قاصر: ١٩١٤/١٢٤٧٠٠٠٠

#### الأردن - عمان ١ - دار الشروق للنشر والتوزيع

671A141 - 671A141 ;ü

فاكس، ۹۹۹۲۹۴۹۱۰۰۹

۲ - دار الیازوری العلمینة الفشر والتوزیع عمان - وسط البلد - شارع الملک حسین ت، ۹۹۲۲۵۲۲۹۲۲ + تلخاکس: ۵٬۷۲۲۵۲۲۱۲۸ +

ص. ب: ٢٠٦٤٦ - عمان: ١١١٥٢ الأردن.

## مكتبات البيع والتوزيع

#### مكتبة المتلعان

۱۳ش البتديان - السينة زينب من ۹ ص: ۷م (شتاء) من ۱۰ص: ۸م (صيفاً)

#### مكتبة ١٥ مايو

خلف مبنی جهاز مدینة ۱۰ مایو – حلوان ت : سویتش ۲۵۵۰٬۵۸۸ من ۹ ص: ۲م (صیفا – شتاء)

#### مكتبة ساقية عبدالتعم الصاوى

الزمالك – نهاية ش ٢٦ يوليو من أبو الفدا ت : ٢٧٣٦١٧٨ – ٢٧٣٦١٧٨

## ب - الجيزة

#### مكتبة الجيزة

ش مراد – میدان الجیزة ت : ۲۰۷۲۱۲۱۱ من ۹ ص: ۷م (شتاء) من ۱۰ص: ۸م (صیفاً)

## مكتبة جامعة القاهرة

الجيزة - بجوار كلية الإعلام بالحرم الجامعى ت : ۲۵۷۲۹۵۸۶ من ۹٫۲۰ ص: ۲۹

#### مكتبة رادوييس

ش الهرم - الجيزة - محطة الساحة ت : ۱۷۳۲۲۱۷۸ - ۲۸۳۲۲۷۷ من ۱۰ ص: ۸ م (صيفاً - شتاء)

## أ - القاهرة

#### مكنية العرض النائم

كورنيش النيل – رملة بولاق ت : سويتش ٧٥٣٧٥٣٦٧ من ٩ ص: ٤م (صيفا – شتاء)

#### مكتبة مركز الكتاب اللولى

۳۰ ش۲۷یولیو – القاهرة ت : ۲۵۷۸۷۵۶۸ من ۹ ص: ۷م (شتاء) من ۱۰ص: ۸م (صیفاً)

#### مكتبة ٢٦ يولو

۱۹ ش۲۳یولیو – القاهرة ت : ۲۵۷۸۸٤۳۱ من ۹ ص: ۷م (شتاء)

#### مكتبة شريف

۳۱ ش شریف - القاهرة ت : ۲۲۹۲۹۱۱۲ من ۹ ص: ۲م (شتاء) من ۱۰ص: ۸م (صیفاً)

#### مكنة عراني

۵ میدان عرابی – القاهرة ت : ۲۵۷۲۰۰۷۵ من ۹ ص: ۷م (شتاء) من ۱۰ص: ۸م (صیفًا)

#### مكتبة العسين

فش الباب الأخضر – الحسين – القاهرة ت : ۲۹۹۱۳٤٤۷ من ۹ ص: ۲۹ (شتاء) من ۱۰ص: ۸م (صيفاً)

#### مكنىة أكلابمية الفنون

مبنى أكاديمة الفنون ش الهرم ت : سويتش ٢٩١٠-٣٥٨٥ من ٩ ص: ٢م (صيفا - شتاء)

# جـ - الإسكندرية

#### مكتبة الإسكلترية

٤٩ ش سعد زغلول - الإسكندرية ت : ٢/٤٨٦٢٩٢٥ من ٩ ص: ٢م (شتاء) من ١٠ ص: ٨م (صيفًا)

## د - محافظات القناة

#### مكتبة الإسماعيلية

الإسماعيلية : التمليك - المرحلة الخامسة - عمارة ٦ مدخل (١) ت : ١٤/٣٢٤٠٧٨٠

## مكنية جامعة قناة السويس

الإسماعيلية، مبنى الملحق الإدارى – بكلية الزراعة – الجامعة الجديدة ت : ۱۴/۲۸۲۰۷۸ (مئيفًا – شتاء)

#### مكتبة بورفؤاد

بورسمید: بجوار مدخل الجاممة من ۹ص: ۸م: ۲م، ۷م (شتاء) من ۹ص: ۸م: ۲م، ۷م (صیفا)

## هـ - محافظات الوجه القبلي

#### مكتبةأسوان

السوق السياحی – اسوان ت : ۹۷/۳۰۲۹۳۰ من ۹ ص: ۲م (صيفاً)من ۱۰ص: ۸م (شتاء)

#### 

ت : ۰۸۸/۲۲۲۰۲۲ من ۹ ص: ۲م (صيفا) (شتاء)

#### مكتبة التيا

۱٦ ش خصيب - المنيا ت : ١٦٠/٣٦٤٤٥٤ من ١ص: ٨م: هم، ٨م (شتاء)

من ١٠ص: ٣م: ٦م ١م (صيفا) مكتبة النبا (فرع الحامعة)

مبنى كلية الأداب - جامعة النيا ت: ٨٦/٣٦٤٩٦، من ٩ ص: ٤م (صيفاً - شتاء)

#### و – محافظات الوجه البحري

### مكنية طنطا

میدان الساعة - طنطا ت : ٤٠/٦٣٢٢٥٩٤ من ۸ ص: ۲م : ۵م : ۸م (صیفاً - شتاء)

مكتبة الحلة الكدى

ميدان المحطة - المحلة من ٩ ص: ٤م (صيفًا - شتاء)

## مكتبة دمنهور

ش عبدالسلام الشاذلى – دمنهور من ۹ ص: ام (صيفا – شتاء)

#### مكتبة النصورة

۵ ش الثورة – المنصورة ت : ۲۷۲۹۲۷۱۹ - ۵۰ ب: ۵صر: ۲م: هم ۵م (شتاء)

من ۹ص: ۲م: هم، ۸م (شتاء) من ۱۰ص: ۲م: ۲م، ۹م (صیفا)

## مكتبة منوف

مبنى كلية الهندسة الإلكترونيّة رجامعة منوف، ت: ١٩٨٤/٦١١٣٤٠

من ۹ ص: ۳م (صيفًا - شتاء)

#### مطابع الهيئي المصريي العامي للكتاب ص. ب : ٢٢٥ الرقم البريدي : ١١٧٩٤ رمسيس

WWW. egyptianbook. org. eg

E - mail : info @egyptianbook.org. eg